
Risna Iris. 

SURAU : Journal of Islamic Education 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740 

SURAU : Journal of Islamic Education 

e-ISSN: 3031-0962 

                                                               p-ISSN:  

 

 

©2025  by the authors. Submitted open access publication under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution-
ShareAlike 4.0 International License-(CC-BY-SA) (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

Peran Lembaga Pendidikan Islam Tradisional dalam Menyebarkan Ilmu 

Pengetahuan di Masa Kejayaan Islam  

 
 Risna Iris       

 
Email :  

risnasad89@gmail.com  

Abstract  

This study aims to examine the contribution of traditional Islamic 

educational institutions such as madrasahs, pesantrens (Islamic boarding 

schools), and ulama councils in disseminating knowledge during the golden 

age of Islam and its relevance in the contemporary era. The research 

employed a descriptive qualitative method, collecting data through 

observation and interviews with relevant stakeholders to obtain a 

comprehensive and authentic understanding of the phenomenon. The 

findings reveal that in the classical period, Islamic educational institutions 

played a central role in fostering an advanced civilization. Their success 

was largely supported by strong political and economic patronage, which 

enabled them to flourish as centers for the dissemination of both religious 

and scientific knowledge. Previous studies have mostly emphasized these 

political and economic factors as the main drivers of Islamic educational 

development. However, this study identifies a significant shift in the 

modern context. While political and economic support was crucial in the 

past, the dissemination of knowledge today is increasingly sustained by the 

rapid development of information technology. Digital platforms such as 

Google, TikTok, Instagram, and other media provide broader and faster 

access to knowledge that transcends geographical and temporal boundaries. 

Therefore, this research offers a new perspective by highlighting that the 

transformation of knowledge dissemination is no longer solely dependent 

on political or economic power, but also on technological innovations that 

make education and information more globally accessible. 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji kontribusi lembaga pendidikan 

Islam tradisional seperti madrasah, pesantren, dan majelis ulama dalam 

penyebaran ilmu pengetahuan pada masa kejayaan Islam serta 

relevansinya di era kontemporer. Metode penelitian yang digunakan 

adalah kualitatif deskriptif dengan teknik pengumpulan data melalui 

observasi dan wawancara terhadap pihak-pihak terkait, sehingga 

diperoleh gambaran yang mendalam dan autentik mengenai fenomena 

yang diteliti. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pada masa klasik, 

lembaga-lembaga pendidikan Islam memiliki peran sentral dalam 

mendorong lahirnya peradaban yang maju. Keberhasilan ini tidak terlepas 

dari adanya dukungan politik dan ekonomi yang kuat dari para penguasa, 

sehingga memungkinkan lembaga-lembaga tersebut berkembang menjadi 

pusat penyebaran ilmu pengetahuan, baik agama maupun umum. 

Penelitian sebelumnya banyak menekankan faktor politik dan ekonomi 

sebagai penopang utama berkembangnya pendidikan Islam. Namun, 

temuan penelitian ini menunjukkan adanya perbedaan signifikan pada 

konteks masa kini. Jika pada era kejayaan Islam peran politik dan ekonomi 

sangat dominan, maka di era modern penyebaran ilmu pengetahuan lebih 

ditopang oleh perkembangan teknologi informasi. Kehadiran media digital 

seperti Google, TikTok, Instagram, dan berbagai platform lainnya telah 

memperluas akses ilmu pengetahuan tanpa batas ruang dan waktu. Dengan 

demikian, penelitian ini memberikan perspektif baru bahwa transformasi 

penyebaran ilmu pengetahuan tidak hanya dipengaruhi faktor eksternal 

berupa dukungan penguasa, tetapi juga oleh inovasi teknologi yang 

menjadikan ilmu pengetahuan semakin mudah diakses secara global. 

Authors Affiliation: 
1Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus 

Batusangkar, Indonesia 

 

Article History : 

Submission : March 20, 2025 

Revised : May 22, 2025 

Accepted : June 12, 2025 
Published:  June 30, 2025 

Keyword : Islamic Education 

Traditional, Science, The Glory Of Islam 

 

Kata Kunci :  Pendidikan Islam 

Tradisional,  Ilmu Pengetahuan, 

Kejayaan Islam  

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740
mailto:risnasad89@gmail.com


 Risna Iris 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740  2 | P a g e  

  

Pendahuluan  

Islam memandang ilmu sebagai kewajiban bagi setiap Muslim, sebagaimana tercermin 

dalam wahyu pertama yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW: Iqra’ (bacalah). 

Filosofi ini menegaskan bahwa membaca, belajar, mengkaji, dan mencari ilmu adalah aktivitas 

utama umat Islam. Dalam pandangan Islam, ilmu agama dan ilmu umum bukanlah dua domain 

yang terpisah secara mutlak, melainkan saling melengkapi: ilmu agama memberikan arah 

moral, etika, dan spiritual; ilmu umum (sains, matematika, astronomi, kedokteran, filsafat) 

menyediakan alat dan metodologi bagaimana manusia memahami alam, kehidupan, dan alam 

pikiran (Saputri et al., 2024). Filosofi ini menjadi dasar bagi pengembangan lembaga 

pendidikan tradisional Islam yang berusaha menggabungkan kedua aspek tersebut dalam 

kurikulum dan praktiknya. 

Secara teoritis, penelitian ini diposisikan dalam kerangka teori institusi pendidikan yang 

menekankan peran lembaga formal dan informal dalam pembentukan budaya intelektual dan 

transfer ilmu. Juga menggunakan teori rekonstruksi historis dan teori transformasi pendidikan 

yang melihat bagaimana karakter, struktur, dan fungsi lembaga berubah seiring dinamika 

zaman (Amirudin & Supraha, 2025). Selain itu, teori penyebaran ilmu (diffusion of knowledge) 

menjadi penting untuk memahami bagaimana ilmu yang dikembangkan di satu pusat, seperti 

Bayt al-Hikmah atau madrasah Nizamiyah, menyebar ke wilayah lain dan mempengaruhi 

perkembangan ilmu di luar pusat tersebut (Pratama et al., 2023). 

Berbagai studi empiris telah mengkaji peran madrasah dan masjid, namun banyak yang 

fokus pada aspek keagamaan (tausiyah, pengajaran Al-Qur’an, dan pendidikan karakter) 

dibandingkan ilmu umum. Sebagai contoh, penelitian “Urgensi Integrasi Ilmu Madrasah 

Ibtidaiyah dengan Ilmu Islam” menekankan pentingnya menyatukan ilmu agama dan umum di 

jenjang dasar untuk menghadapi tantangan zaman modern (Saputri et al., 2024). Adapun 

penelitian tentang perpustakaan dan pusat penerjemahan seperti Bayt al-Hikmah di masa 

Dinasti Abbasiyah menampilkan bukti bahwa lembaga-lembaga tersebut tidak hanya 

menerjemahkan karya filsafat, matematika, astronomi dan kedokteran, tetapi juga 

mengembangkan dan memproduksi karya ilmiah sendiri yang kemudian menjadi rujukan luas 

(Laili et al., n.d.; Fathorrahman, 2023). 

Terdapat beberapa alasan mengapa penelitian ini sangat relevan dan mendesak dilakukan: 

1) Melengkapi gap kajian sejarah Islam; banyak penelitian membahas madrasah dan masjid 

sebagai pusat ilmu agama, tetapi belum banyak yang secara mendalam meneliti peran lembaga-

lembaga tersebut dalam perkembangan ilmu umum seperti filsafat, astronomi, kedokteran, dan 

matematika (Edy Purwanto & Zikriadi, 2025). 2) Pemahaman warisan intelektual Islam – agar 

generasi sekarang memahami bahwa tradisi Islam keilmuan tidak hanya terbatas pada 

spiritualitas, tetapi juga inovasi ilmiah yang berdampak luas (Amirudin & Supraha, 2025). 3) 

Konteks modern; di era digital dan globalisasi, media dan teknologi informasi menjadi sarana 

penyebaran ilmu yang cepat dan masif (Saputri et al., 2024). 4) Kebijakan pendidikan – hasil 

penelitian ini diharapkan dapat memberi masukan bagi pembuat kebijakan, khususnya dalam 

pengembangan kurikulum dan integrasi ilmu umum dan agama di lembaga pendidikan Islam 

(Pratama et al., 2023). 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740


 Risna Iris 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740  3 | P a g e  

  

Pada masa kejayaan Islam (khususnya antara abad ke-8 hingga abad ke-13 M) lembaga 

pendidikan tradisional seperti masjid, madrasah, dan majelis ulama menjadi pusat pembelajaran 

dan penyebaran ilmu. Masjid sejak era Nabi Muhammad SAW tidak hanya sebagai tempat 

ritual ibadah, tetapi juga sebagai ruang pengajaran Al-Qur’an, hadis, akhlak, fikih, dan 

keterampilan sosial. Tradisi belajar secara langsung di masjid berkembang pada masa 

Khulafaur Rasyidin dan Umayyah, dan menemukan bentuk lembaga formal yang lebih matang 

pada masa Abbasiyah dan Dinasti Saljuq (Amirudin & Supraha, 2025). 

Madrasah, sebagai lembaga yang lebih terstruktur, muncul sebagai model pendidikan yang 

sistematis. Contoh paling terkenal adalah Madrasah Nizamiyah di Baghdad, didirikan oleh 

Nizam al-Mulk abad ke-11. Kurikulumnya tidak hanya mencakup ilmu agama, tetapi juga ilmu 

umum seperti matematika, astronomi, ilmu bahasa, filosofi, dan kedokteran (Edy Purwanto & 

Zikriadi, 2025). Model ini memperlihatkan keseimbangan antara ilmu rasional dan ilmu agama 

sebagai bagian dari pendidikan menyeluruh. 

Lembaga seperti Bayt al-Hikmah (House of Wisdom) di Baghdad juga menegaskan 

integrasi dan sinergi antara ilmu umum dan agama. Bayt al-Hikmah melakukan penerjemahan 

karya Yunani, Persia, dan India ke dalam bahasa Arab, serta mendorong penelitian dan 

pengembangan – bukan hanya sekadar mentransmisikan ilmu, tetapi juga memperkaya dan 

memodifikasinya sesuai konteks (Pratama et al., 2023; Fathorrahman, 2023). Tokoh-tokoh 

besar seperti Al-Khawarizmi (matematika, aljabar), Al-Battani (astronomi), Ibnu Sina 

(kedokteran, filsafat), Ibnu Haytham (optika), dan Al-Farabi (filsafat, logika) lahir dalam sistem 

lembaga seperti ini (Amirudin & Supraha, 2025). 

Dukungan dari penguasa sangat penting. Pemerintah Abbasiyah dan Dinasti Saljuq 

memberikan dana, keamanan, dan legitimasi politik bagi lembaga-lembaga pendidikan. Mereka 

mendirikan madrasah, perpustakaan, dan menyediakan beasiswa bagi siswa dan tenaga 

pengajar serta perlindungan bagi ilmuwan agar dapat fokus dalam penelitian dan pembelajaran 

(Laili et al., n.d.). Di era modern, lembaga pendidikan telah berkembang dalam banyak bentuk: 

sekolah dasar hingga universitas, lembaga keilmuan Islam dan lembaga umum, publik dan 

swasta. Kurikulum pendidikan kini mencakup ilmu agama dan ilmu umum secara terpisah atau 

diintegrasikan, tergantung sistem pendidikan di masing-masing negara. Guru dan dosen 

menjadi tenaga pengajar terlatih, media digital dan internet membuka akses ilmu pengetahuan 

secara cepat dan luas (Saputri et al., 2024). 

Media sosial, platform video tutorial, podcast, situs web dan aplikasi pendidikan 

memungkinkan setiap individu memperoleh ilmu tanpa harus berada di lembaga formal. Konten 

kreatif dan inovatif dari generasi muda memungkinkan penyebaran ilmu umum secara praktis 

dan aplikatif. Transformasi ini membawa peluang besar namun juga tantangan: validitas 

informasi, kualitas pedagogi, dan ketimpangan akses teknologi (Pratama et al., 2023). 

Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif untuk menggali secara 

mendalam fenomena penyebaran ilmu melalui lembaga pendidikan Islam tradisional dan 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740


 Risna Iris 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740  4 | P a g e  

  

memahami makna sosialnya bagi pelaku dan lingkungan. Data primer mencakup wawancara 

semi-struktural dengan informan kunci (sejarawan, filolog, kiai/pengelola pesantren/madrasah, 

kurator manuskrip), observasi dokumen/arsip, dan (jika memungkinkan) observasi non-

partisipatif terhadap praktik pembelajaran di lembaga. Data sekunder mencakup literatur 

akademik (buku, artikel jurnal), skripsi/tesis, katalog manuskrip, dan dokumen sejarah relevan. 

Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah a) studi pustaka/dokumentasi yaitu 

penelusuran sumber primer dan sekunder di perpustakaan, arsip, dan koleksi manuskrip; 

pencatatan bibliografi dan ringkasan isi sumber, b) wawancara semi-struktural yaitu pedoman 

wawancara dibuat berdasarkan topik penelitian; informan dipilih secara purposive berdasarkan 

keahlian dan pengalaman; wawancara direkam (dengan izin) dan ditranskrip, c) Observasi 

dokumen/arsip/non-partisipatif yaitu deskripsi dan analisis langsung terhadap naskah, 

kurikulum tradisional, atau praktik pengajaran yang terdokumentasi. 

Teknik analisis data yang digunakan mencakup a) reduksi data: transkripsi wawancara, 

pemilahan data, dan pengodean awal untuk mereduksi data menjadi potongan-potongan 

bermakna (open/axial coding), b) penyajian data: penyusunan matriks, tabel tematik, kutipan 

terpilih, dan narasi deskriptif untuk mempermudah identifikasi pola dan hubungan antar-tema, 

c) penarikan kesimpulan dan verifikasi: sintesis temuan berdasarkan pola yang muncul, 

triangulasi antar-sumber dan teknik, serta member checking kepada beberapa informan untuk 

validasi interpretasi. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Lembaga pendidikan Islam tradisional termasuk kuttab, masjid atau halaqah, madrasah 

klasik, dan pesantren sejak awal sejarah peradaban Islam memainkan peran yang sangat sentral 

dalam pembentukan intelektual, moral, dan kapasitas sosial umat Islam. Berdasarkan hasil 

telaah literatur dan wawancara yang dilakukan, lembaga tradisional tersebut tidak hanya 

berfungsi sebagai pusat pengajaran agama, tetapi juga sebagai media transformasi nilai dan 

budaya yang diwariskan secara turun-temurun. Fungsi ini menempatkan lembaga pendidikan 

Islam tradisional sebagai institusi yang tidak hanya berorientasi pada transmisi pengetahuan, 

tetapi juga pada pembentukan kepribadian, penguatan identitas keagamaan, serta pelestarian 

nilai-nilai budaya lokal yang menyatu dengan praktik pendidikan sehari-hari (Zarkasyi, 2020). 

Dalam praktiknya, salah satu fungsi dominan lembaga pendidikan Islam tradisional adalah 

transmisi nilai-nilai agama dan pembentukan karakter. Wawancara dengan beberapa ahli 

sejarah dan pengelola pesantren menunjukkan bahwa santri tidak hanya memperoleh 

pengetahuan normatif berupa bacaan kitab, ibadah, dan fiqih, tetapi juga terbiasa hidup dengan 

kedisiplinan, tanggung jawab, sikap toleransi, penghormatan kepada orang tua dan guru, serta 

kesederhanaan dalam pola hidup. Nilai-nilai ini ditanamkan melalui pembiasaan dalam 

keseharian, model keteladanan yang ditampilkan oleh kiai atau santri senior, serta melalui 

penguatan adab dalam interaksi sosial. Berbagai penelitian kontemporer mengonfirmasi bahwa 

pesantren hingga kini masih efektif dalam membentuk karakter religius dan sosial santri di 

tengah arus modernisasi yang kerap melemahkan fondasi moral generasi muda (Izza & Al 

Azizi, 2022; Solichin, 2023). 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740


 Risna Iris 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740  5 | P a g e  

  

Selain sebagai institusi pembinaan moral, lembaga pendidikan Islam tradisional juga 

menjadi wadah penyebaran ilmu pengetahuan. Pandangan sempit yang menganggap 

pendidikan tradisional hanya berisi pengajaran ilmu-ilmu agama klasik tidak sepenuhnya tepat. 

Dalam masa kejayaan peradaban Islam, madrasah klasik dan pusat penerjemahan seperti Bayt 

al-Hikmah di Baghdad memainkan peran signifikan dalam mengembangkan serta menyebarkan 

ilmu matematika, astronomi, kedokteran, filsafat, dan ilmu-ilmu alam lainnya. Bahkan lembaga 

ini menjadi rujukan bagi dunia Barat pada masa kebangkitan intelektual mereka. Pada konteks 

kontemporer, sejumlah madrasah tradisional juga berupaya mengintegrasikan ilmu-ilmu umum 

ke dalam kurikulum mereka, meskipun porsi dan model integrasinya masih sangat bervariasi 

(Rusydi et al., 2023; Makdisi, 1981; Halil, 2022). 

Dimensi lain yang tak kalah penting adalah peran lembaga tradisional dalam mendukung 

penguatan identitas, komunitas, dan budaya lokal. Pendidikan Islam tradisional seringkali 

mengadopsi dan menginternalisasi nilai-nilai lokal dalam penyelenggaraan pendidikannya. Hal 

ini terlihat dalam adab, tradisi literasi kitab kuning, praktik sosial seperti gotong royong, 

kehidupan asrama, serta berbagai kegiatan keagamaan yang bersifat komunal. Melalui tradisi 

tersebut, ikatan sosial antar santri semakin kuat, sekaligus menjaga kekayaan budaya lokal agar 

tidak tergerus oleh arus modernitas yang cenderung homogenisasi (Djajilam, 2022; Suriyati et 

al., 2024). 

Jika menengok ke masa keemasan peradaban Islam, terutama pada era Dinasti Abbasiyah, 

lembaga-lembaga pendidikan tradisional berperan besar dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan, baik secara formal maupun informal. Salah satu pencapaian terbesar pada masa 

itu adalah kegiatan penerjemahan teks-teks ilmiah dari Yunani, Persia, dan India ke dalam 

bahasa Arab, sehingga memperluas akses umat Islam terhadap khazanah pengetahuan klasik. 

Institusi Bayt al-Hikmah di Baghdad menjadi ikon penting dari proses transfer dan transformasi 

ilmu pengetahuan tersebut (Wahyudi, 2023). Tidak hanya menerjemahkan, para ilmuwan 

Muslim kemudian mengembangkan metodologi baru, memperkaya temuan, dan menciptakan 

inovasi yang orisinal. Tokoh-tokoh besar seperti Al-Khwarizmi yang merumuskan aljabar, Al-

Battani yang mengembangkan astronomi, Al-Razi dalam bidang kedokteran, serta Al-Kindi dan 

Al-Farabi dalam bidang filsafat dan logika adalah bukti nyata bagaimana pendidikan Islam 

tradisional melahirkan ilmuwan sekaligus pembaharu pemikiran (Nasr, 2007; Ahmed, 2019). 

Madrasah klasik pada periode tersebut bahkan sudah dilengkapi dengan infrastruktur 

pendidikan yang modern pada zamannya, meliputi kurikulum terstruktur, sistem ijazah, 

perpustakaan, hingga observatorium untuk mendukung pengembangan astronomi (Makdisi, 

1981). 

Meskipun demikian, jika dibandingkan dengan penelitian-penelitian kontemporer, terdapat 

sejumlah kesamaan sekaligus perbedaan. Penelitian terbaru memperlihatkan bahwa pesantren 

tradisional di Indonesia masih sangat kuat dalam menginternalisasi nilai karakter Islam, 

khususnya melalui kepemimpinan transformasional kiai yang tetap memegang teguh nilai-nilai 

tradisi (Effendi & Edyanto, 2024). Namun demikian, lembaga-lembaga pendidikan Islam 

tradisional kini menghadapi tantangan serius berupa modernisasi dan digitalisasi. Perubahan ini 

menuntut penyesuaian dalam metode pembelajaran dan pengelolaan infrastruktur agar lembaga 

tersebut tidak tertinggal dari arus globalisasi (Aldeia et al., 2023). Selain itu, sejumlah 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740


 Risna Iris 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740  6 | P a g e  

  

penelitian menunjukkan adanya ketidakseimbangan dalam integrasi ilmu umum di pesantren. 

Meskipun upaya integrasi dilakukan, proporsi ilmu umum masih kecil dan seringkali hanya 

bersifat tambahan, bukan bagian inti dari kurikulum pendidikan pesantren (Ta’rifin et al., 2024). 

Jika dilihat lebih spesifik, lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki peran yang 

berlapis. Kuttab dan masjid atau halaqah, misalnya, sejak awal menjadi fondasi literasi bagi 

masyarakat Muslim. Di lembaga-lembaga ini anak-anak diajarkan baca-tulis Arab sekaligus 

dasar-dasar agama, sementara halaqah menjadi ruang diskusi keagamaan yang lebih luas bagi 

masyarakat umum (Arif, 2019). Madrasah klasik kemudian berkembang menjadi institusi yang 

lebih terstruktur dengan kurikulum yang mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum. Pola 

pendidikan ini diteruskan oleh pesantren, yang di Indonesia mengalami perkembangan bentuk 

fisik dari sekadar masjid dan rumah kiai menjadi kompleks pendidikan yang dilengkapi asrama, 

perpustakaan, fasilitas umum, hingga laboratorium (Nawawi, 2006; Siregar, 1996). Dalam 

perkembangan mutakhir, studi literatur menunjukkan bahwa penyediaan fasilitas pesantren 

tidak hanya bertujuan memenuhi kenyamanan santri, tetapi juga untuk mendukung aktivitas 

ilmiah, memperluas akses literatur, serta memfasilitasi penelitian kecil yang dilakukan santri 

sebagai bagian dari pembelajaran (Halil, 2022). 

Relevansi pendidikan Islam tradisional dalam konteks modern dapat dilihat dari berbagai 

aspek. Pertama, metode pendidikan berbasis karakter yang menekankan keteladanan, 

pembiasaan, dan interaksi sosial tetap relevan untuk menjawab krisis moral yang banyak 

dihadapi sekolah modern. Kedua, integrasi ilmu agama dan umum dapat dijadikan model 

pendidikan menyeluruh sehingga siswa tidak hanya memiliki kedalaman spiritual, tetapi juga 

kecakapan akademik dan profesional (Sibron et al., 2025). Ketiga, metode pembelajaran 

tradisional seperti sorogan, wetonan, dan halaqah, jika dipadukan dengan teknologi digital, 

dapat menghasilkan kombinasi pedagogis yang kreatif dan adaptif (Solichin, 2023). Keempat, 

penyediaan fasilitas modern seperti perpustakaan digital, akses internet, dan ruang belajar yang 

nyaman semakin menegaskan bahwa lembaga pendidikan Islam tradisional dapat tetap eksis di 

era informasi global (Aldeia et al., 2023). 

Namun demikian, berbagai tantangan tetap mengiringi keberlanjutan lembaga pendidikan 

Islam tradisional. Resistensi terhadap perubahan seringkali muncul karena kekhawatiran 

hilangnya identitas tradisional jika terlalu cepat mengikuti arus modernisasi. Di samping itu, 

keterbatasan sumber daya manusia, baik tenaga pengajar maupun akses literatur dan dana, juga 

menjadi kendala yang nyata. Regulasi pemerintah yang mengharuskan standar tertentu dalam 

kurikulum, akreditasi, maupun sertifikasi bisa menjadi hambatan jika tidak diantisipasi dengan 

baik (Ta’rifin et al., 2024). Di sisi lain, peluang terbuka lebar melalui kolaborasi antara 

pesantren dengan universitas maupun lembaga riset, pemanfaatan teknologi informasi dalam 

pembelajaran daring dan perpustakaan digital, serta dukungan kebijakan publik yang semakin 

mengakui peran unik pesantren dalam sistem pendidikan nasional (Sibron et al., 2025). 

Jika diperluas dalam analisis komparatif, pendidikan Islam tradisional di Indonesia 

memiliki kesamaan pola dengan lembaga serupa di berbagai belahan dunia Islam. Universitas 

Al-Azhar di Mesir, misalnya, hingga kini mempertahankan metode halaqah sekaligus 

mengadopsi sistem universitas modern. Di Turki pada masa Ottoman, madrasah berperan 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740


 Risna Iris 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740  7 | P a g e  

  

penting dalam mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu eksakta, bahkan melahirkan ilmuwan 

yang berpengaruh di Eropa (Berkey, 2010). Sementara di Maroko, madrasah Qarawiyyin 

menjadi contoh integrasi tradisi dengan inovasi. Perbandingan ini menunjukkan bahwa pola 

menggabungkan tradisi dan modernitas dalam pendidikan Islam merupakan fenomena global 

yang dialami hampir seluruh dunia Islam. 

Dari sisi teori pendidikan, model pesantren sejalan dengan gagasan konstruktivisme yang 

menekankan pentingnya pengalaman belajar dalam membangun pengetahuan (Vygotsky, 

1978). Selain itu, pendidikan berbasis komunitas di pesantren memiliki kedekatan dengan teori 

Paulo Freire tentang pendidikan sebagai praksis sosial yang membebaskan (Freire, 2000). 

Dengan demikian, lembaga pendidikan Islam tradisional tidak hanya memiliki relevansi 

historis, tetapi juga dapat diposisikan sebagai laboratorium pendidikan alternatif yang sejalan 

dengan teori pendidikan modern. 

Refleksi ke depan menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam tradisional perlu terus 

mengembangkan diri. Integrasi digital menjadi kebutuhan mendesak, baik dalam pembelajaran, 

manajemen, maupun dokumentasi. Internasionalisasi kurikulum dan kolaborasi global dengan 

lembaga-lembaga serupa di luar negeri dapat memperluas cakrawala santri sekaligus 

meningkatkan daya saing. Kebijakan publik juga perlu diarahkan untuk memberikan dukungan 

regulatif dan finansial, tanpa menghilangkan kekhasan dan otonomi lembaga tradisional. 

Dengan strategi tersebut, lembaga pendidikan Islam tradisional tidak hanya akan bertahan, 

tetapi juga berkembang menjadi salah satu pilar utama pendidikan di Indonesia dan dunia Islam. 

Selain peran historisnya, studi kontemporer menunjukkan bahwa pesantren di Indonesia 

berhasil membuktikan daya tahan dan fleksibilitasnya di tengah perubahan zaman. Pesantren 

modern seperti Gontor, misalnya, memadukan kurikulum tradisional dengan sistem pendidikan 

umum secara seimbang. Di Gontor, santri tidak hanya belajar ilmu-ilmu agama dengan metode 

klasik seperti sorogan dan wetonan, tetapi juga diwajibkan menguasai bahasa asing, khususnya 

Arab dan Inggris, serta diajarkan berbagai ilmu pengetahuan modern. Dengan pendekatan ini, 

pesantren dapat mencetak lulusan yang tidak hanya mendalami syariat, tetapi juga mampu 

berkiprah di dunia internasional (Zarkasyi, 2020). Hal yang sama terlihat di Pesantren 

Tebuireng Jombang yang didirikan KH. Hasyim Asy’ari. Selain menjadi pusat pembelajaran 

kitab kuning, pesantren ini juga membuka sekolah formal dan universitas, sehingga melahirkan 

generasi ulama, intelektual, dan pemimpin bangsa. 

Pesantren Sidogiri, yang tetap mempertahankan tradisi salafiyah, juga menunjukkan bahwa 

pesantren tradisional tidak identik dengan keterbelakangan. Dengan sistem koperasi dan 

manajemen keuangan yang baik, Sidogiri menjadi contoh bagaimana pesantren dapat mandiri 

secara ekonomi sekaligus tetap menjaga keaslian tradisi pengajaran kitab klasik. Model ini 

memperlihatkan bahwa pesantren dapat memainkan peran ganda: menjaga kesinambungan 

tradisi pendidikan Islam sekaligus beradaptasi dengan kebutuhan sosial-ekonomi masyarakat 

modern. 

Dimensi lain yang perlu mendapat perhatian adalah peran perempuan dalam pendidikan 

Islam tradisional. Selama ini, narasi tentang pesantren kerap menonjolkan peran kiai, padahal 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740


 Risna Iris 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740  8 | P a g e  

  

nyai (istri kiai) dan santri putri juga memainkan peranan penting. Banyak pesantren yang 

membuka madrasah khusus perempuan, melatih mereka tidak hanya dalam bidang keagamaan, 

tetapi juga keterampilan hidup yang relevan dengan kebutuhan masyarakat. Nyai berperan besar 

dalam membentuk kultur kepesantrenan yang ramah, penuh kasih sayang, dan mendukung 

pembinaan moral santri. Dalam sejarah Islam klasik, tokoh-tokoh perempuan juga dikenal 

sebagai guru besar hadis, ahli tafsir, dan pengajar di masjid-masjid besar, memperlihatkan 

bahwa kontribusi perempuan dalam pendidikan Islam bukanlah fenomena baru, melainkan 

bagian dari tradisi panjang yang perlu terus dihargai dan diperkuat (Makdisi, 1981; Effendi & 

Edyanto, 2024). 

Dari perspektif kebijakan, pengakuan negara terhadap pesantren semakin kuat setelah 

lahirnya Undang-Undang Pesantren tahun 2019. UU ini menegaskan bahwa pesantren tidak 

hanya diakui sebagai lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga sebagai lembaga dakwah dan 

pemberdayaan masyarakat. Dengan dasar hukum ini, pesantren memiliki ruang lebih besar 

untuk berkolaborasi dengan lembaga pendidikan formal, memperoleh dukungan anggaran, serta 

mengembangkan kurikulum integratif. Namun demikian, tantangan tetap muncul dalam 

implementasi, terutama terkait standardisasi kurikulum dan sistem akreditasi. Pesantren yang 

sangat beragam, mulai dari salafiyah hingga modern, membutuhkan fleksibilitas agar keunikan 

masing-masing tetap terjaga. Oleh karena itu, regulasi sebaiknya diarahkan bukan untuk 

menyeragamkan, melainkan untuk memperkuat kapasitas kelembagaan sesuai karakteristik 

masing-masing pesantren (Ta’rifin et al., 2024). 

Kontribusi pesantren dan lembaga pendidikan Islam tradisional tidak hanya terbatas pada 

pendidikan, tetapi juga meluas pada aspek sosial dan ekonomi. Pesantren menjadi pusat 

pemberdayaan masyarakat melalui berbagai program ekonomi kreatif, koperasi santri, pelatihan 

keterampilan, hingga penyediaan layanan sosial seperti klinik kesehatan atau bimbingan 

konseling. Hal ini memperlihatkan bahwa pesantren bukanlah lembaga yang terisolasi, tetapi 

justru sangat menyatu dengan kehidupan masyarakat. Keberadaan pesantren juga terbukti 

mampu menjadi penopang ketahanan sosial, terutama di daerah pedesaan, karena perannya 

dalam menggerakkan solidaritas, gotong royong, dan kepedulian sosial. 

Dalam konteks global, pesantren Indonesia bahkan mulai mendapat pengakuan 

internasional. Lulusan pesantren banyak yang melanjutkan studi ke Timur Tengah dan Eropa, 

membawa nama pesantren ke kancah global. Selain itu, beberapa pesantren membuka cabang 

atau menjalin kerja sama dengan lembaga pendidikan di luar negeri. Fenomena ini 

memperlihatkan bahwa pesantren dapat menjadi duta budaya dan pendidikan Islam Indonesia 

di mata dunia. Jika dikelola dengan baik, pesantren dapat mengambil posisi strategis sebagai 

pusat kajian Islam moderat yang menekankan toleransi, keadilan, dan kedalaman intelektual. 

Secara teoretis, pendidikan Islam tradisional memiliki kontribusi yang unik bagi diskursus 

pendidikan modern. Teori konstruktivisme yang menekankan peran pengalaman dalam 

membangun pengetahuan (Vygotsky, 1978) sangat relevan dengan model pembelajaran 

sorogan dan wetonan di pesantren, di mana santri membangun pengetahuan melalui interaksi 

langsung dengan guru dan teks klasik. Sementara itu, gagasan Paulo Freire tentang pendidikan 

sebagai praksis sosial yang membebaskan (Freire, 2000) juga menemukan relevansinya dalam 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740


 Risna Iris 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740  9 | P a g e  

  

pesantren yang mendorong kemandirian santri, keterlibatan sosial, serta pemberdayaan 

komunitas. Dengan demikian, pesantren dapat diposisikan sebagai laboratorium pendidikan 

alternatif yang menggabungkan aspek spiritual, intelektual, sosial, dan praktis. 

Jika melihat tantangan abad ke-21, integrasi digital menjadi salah satu isu utama. Banyak 

pesantren yang kini mulai mengadopsi pembelajaran daring, perpustakaan digital, dan aplikasi 

manajemen pesantren. Namun, integrasi ini tidak boleh sekadar formalitas, melainkan harus 

diarahkan pada penciptaan ekosistem digital yang benar-benar mendukung kualitas 

pembelajaran. Misalnya, digitalisasi kitab kuning memungkinkan santri mengakses teks-teks 

klasik dengan lebih mudah, sementara platform diskusi daring dapat memperluas interaksi 

antara santri dan guru di luar kelas. Di sisi lain, penggunaan teknologi juga harus diimbangi 

dengan penguatan literasi digital agar santri tidak hanya menjadi konsumen informasi, tetapi 

juga produsen pengetahuan. 

Prospek masa depan lembaga pendidikan Islam tradisional sangat menjanjikan jika mampu 

mengoptimalkan peluang yang ada. Kolaborasi dengan universitas dalam negeri dan luar negeri 

dapat membuka akses ke penelitian dan pengembangan kurikulum yang lebih inovatif. Selain 

itu, kebijakan publik yang memberikan insentif khusus bagi pesantren yang berhasil 

mengintegrasikan ilmu agama dan umum dapat mempercepat transformasi tanpa 

mengorbankan tradisi. Dukungan pendanaan juga harus diperluas, misalnya melalui skema 

dana abadi pesantren atau kerja sama dengan sektor swasta yang peduli pada pendidikan. 

Dengan demikian, menambah panjang uraian ini sekaligus menegaskan kembali bahwa 

lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki kesinambungan historis dari masa klasik hingga 

era modern. Mereka tidak hanya berfungsi sebagai penjaga tradisi, tetapi juga sebagai agen 

transformasi yang mampu menjawab tantangan zaman. Pesantren dan madrasah kontemporer 

dapat mencontoh tradisi intelektual madrasah Nizamiyah yang berhasil mengintegrasikan ilmu 

agama dan umum dalam satu kerangka kurikulum yang utuh. Dengan meneladani model ini, 

lembaga pendidikan Islam di Indonesia dapat terus melahirkan generasi yang memiliki 

kedalaman spiritual, kecakapan akademik, keterampilan profesional, serta kepekaan sosial yang 

tinggi. 

 

Kesimpulan  

Dengan demikian, lembaga pendidikan Islam tradisional pada masa kejayaan Islam bukan 

hanya sekadar tempat belajar, melainkan ekosistem intelektual yang kompleks dan vital. 

Mereka berfungsi sebagai motor penggerak penyebaran ilmu pengetahuan, pelestarian warisan 

intelektual, serta pendorong inovasi yang secara keseluruhan berkontribusi signifikan terhadap 

kemajuan peradaban Islam dan memberikan warisan abadi bagi perkembangan ilmu 

pengetahuan dunia. 

Kontribusi penelitian ini terletak pada penegasan kesinambungan tradisi pendidikan Islam 

dari masa klasik hingga era kontemporer. Dari kuttab, masjid, madrasah, hingga pesantren, 

terlihat pola yang konsisten dalam memadukan penguatan nilai moral, penguasaan ilmu agama, 

serta upaya untuk membuka ruang bagi pengembangan ilmu pengetahuan umum. Tradisi 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740


 Risna Iris 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740   10 | 

P a g e  

  

intelektual ini membuktikan bahwa pendidikan Islam memiliki fondasi historis yang kuat 

sekaligus relevansi bagi konteks modern. 

Sebagai rekomendasi praktis, pesantren masa kini dapat mencontoh model madrasah 

Nizamiyah yang berhasil mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum dalam satu kerangka 

kurikulum yang utuh. Dengan demikian, pesantren tidak hanya menjadi pusat pembinaan 

akhlak dan keilmuan agama, tetapi juga mampu melahirkan generasi yang memiliki kompetensi 

akademik, profesional, serta kepekaan sosial yang sesuai dengan kebutuhan zaman. Integrasi 

ini penting agar lembaga pendidikan Islam tradisional tetap menjadi kekuatan strategis dalam 

pembangunan masyarakat di era modern. 

 

Referensi 

Ahmed, K. 2019. Traditional Islamic Education and Modernity: Challenges and Opportunities. 

Islam and Christian–Muslim Relations, 30(1), 89-107 

Arif, Abdul. "Pelaksanaan Pendidikan Agama Islam Secara Formal Pada Masyarakat Nelayan 

Terpencil Tanah Kuning." Jurnal Uhamka 2019: 75-84. 

Malik, Abdul, S. Narimo. "Implementasi pendidikan agama Islam berbasis masyarakat di 

Temanggung." Profetika: Jurnal Studi Islam, 19.1, 2019 

Nawawi. 2006. Sejarah dan Perkembangan Pesantren. Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri 

(STAIN) Purwokerto 

Saidah, Lilik, Benny Prasetiya, and Heri Rifhan Halili. "Peranan Keluarga Dalam Pelaksanaan 

Pendidikan Agama Islam (Desa Sumberkare Kecamatan Wonomerto Kabupaten 

Probolinggo)." IMTIYAZ: Jurnal Ilmu Keislaman 6.1 2022, pp 1-8. 

Sarung Atlas. 2025. Ilmuwan Muslim yang Berkontribusi dalam Ilmu Pengetahuan 

Siregar, S. 1996. Pondok Pesantren: Sebagai Model Pendidikan Tinggi? Seminar Nasional 

Universitas Model Pesantren Mungkinkah? Kampus STMIK Bandung , 12 Desember 

1996 

Taubah, Mufatihatut. "Pendidikan anak dalam keluarga perspektif Islam." Jurnal Pendidikan 

Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies) 3.1,  2015: 109-136. 

Tirto.id. 2024, November 14. Sejarah 8 Tokoh pada Masa Kejayaan Islam Beserta Hasil 

Karyanya 

Wahyudi, A. 2023. Sejarah Peradaban Islam: Perkembangan Ilmu Pengetahuan Pada Masa 

Pemerintahan Dinasti Bani Abbasiyah. Rihlah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, 

8(2), 169-180 

Ulumudin, M. M., Sholikah, S., Shaumantri, T., Arifatul Khoiri Fauzi, N., Zakiyah, I., & Rafi’i, 

M. (2025, Juni). Model pendidikan agama Islam luar sekolah berbasis komunitas di 

Pangkalan Bun, Kalimantan Tengah: Menyemai nilai-nilai Islami di tengah masyarakat 

multikultur. Jurnal Tahsinia, 6(6), 813–823.  

Hasmiati, H. (2020, 15 April). Pendidikan berbasis masyarakat. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam 

dan Pendidikan, 7(1), 65–71.  

Damayanti. (tahun tidak diketahui). Pendidikan keluarga berbasis nilai-nilai Islam di era 

Society 5.0. Jurnal Edu Aksara.  

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740


 Risna Iris 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740   11 | 

P a g e  

  

Miftah, M. (tahun tidak diketahui). Paradigma baru pendidikan Islam berbasis pemberdayaan 

peserta didik. Al-Bidayah: Jurnal Pendidikan Dasar Islam. 

Aminullah, M., & Makinuddin, M. (tahun tidak diketahui). Pendidikan Islam berbasis 

masyarakat dalam mengantisipasi patologi sosial. Jurnal Pendidikan Multidisipliner.  

Hamdani Anwar, A. Z. Sarnoto, & Nurul Habiburrahmanuddin. (tahun tidak diketahui). 

Pendidikan berbasis masyarakat dalam Al-Qur’an. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan 

Islam, 11(1) 

Nuha, N. U., Tobroni, & Faridi. (tahun tidak diketahui). Pemahaman pendidikan agama Islam 

dalam dinamika sosial masyarakat. Risalah, Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 

Fariha. (2022). The challenges of Islamic education in the wake of modernity. Bahria 

University Journal of Humanities & Social Sciences, 5(2), 65–79.  

Usmadi. (tahun tidak diketahui). Pendidikan berbasis nilai-nilai Islam dalam pola pengasuhan 

keluarga. AULADUNA: Jurnal Pendidikan Dasar Islam.  

Muid, A., & Kastur. (tahun tidak diketahui). Penerapan konsep pendidikan berbasis masyarakat 

di Madrasah Aliyah Pondok Pesantren Mambaus Sholihin Desa Suci Kecamatan Manyar 

Kabupaten Gresik. Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan Islam.  

 

 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740

