SURAU : Journal of Islamic Education
e-ISSN: 3031-0962
P-ISSN:

HERisna Iris.
SURAU : Journal of Islamic Education
http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740

ORIGINAL ARTICLE OPEN ACCES

Peran Lembaga Pendidikan Islam Tradisional dalam Menyebarkan Ilmu
Pengetahuan di Masa Kejayaan Islam

Risna Iris

Email : Abstract

i (@gmail. . . . . . .. .
risnasad8S@email.com This study aims to examine the contribution of traditional Islamic
Authors Affiliation: educational institutions such as madrasahs, pesantrens (Islamic boarding
'Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus schools), and ulama councils in disseminating knowledge during the golden

Batusangkar, Indonesi : .
atusangiar, fndonesia age of Islam and its relevance in the contemporary era. The research

employed a descriptive qualitative method, collecting data through

Article History : observation and interviews with relevant stakeholders to obtain a
Submission : March 20, 2025 comprehensive and authentic understanding of the phenomenon. The
iizflfti; Ag;}:l 521 22%52 5 findings reveal that in the classical period, Islamic educational institutions
Published: June 30, 2025 played a central role in fostering an advanced civilization. Their success
Keyword : Islamic Education was largely supported by strong political and economic patronage, which

Traditional, Science, The Glory Of Islam  enabled them to flourish as centers for the dissemination of both religious

Kata Kunel : Pendidikan Islam anq §cientiﬁc knowle'dge. Previous studic?s haye mostly emphasized t‘hese

Tradisional, Timu Pengetahuan, political and economic factors as the main drivers of Islamic educational

Kejayaan Islam development. However, this study identifies a significant shift in the
modern context. While political and economic support was crucial in the
past, the dissemination of knowledge today is increasingly sustained by the
rapid development of information technology. Digital platforms such as
Google, TikTok, Instagram, and other media provide broader and faster
access to knowledge that transcends geographical and temporal boundaries.
Therefore, this research offers a new perspective by highlighting that the
transformation of knowledge dissemination is no longer solely dependent
on political or economic power, but also on technological innovations that
make education and information more globally accessible.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji kontribusi lembaga pendidikan
Islam tradisional seperti madrasah, pesantren, dan majelis ulama dalam
penyebaran ilmu pengetahuan pada masa kejayaan Islam serta
relevansinya di era kontemporer. Metode penelitian yang digunakan
adalah kualitatif deskriptif dengan teknik pengumpulan data melalui
observasi dan wawancara terhadap pihak-pihak terkait, sehingga
diperoleh gambaran yang mendalam dan autentik mengenai fenomena
yvang diteliti. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pada masa klasik,
lembaga-lembaga pendidikan Islam memiliki peran sentral dalam
mendorong lahirnya peradaban yang maju. Keberhasilan ini tidak terlepas
dari adanya dukungan politik dan ekonomi yang kuat dari para penguasa,
sehingga memungkinkan lembaga-lembaga tersebut berkembang menjadi
pusat penyebaran ilmu pengetahuan, baik agama maupun umum.
Penelitian sebelumnya banyak menekankan faktor politik dan ekonomi
sebagai penopang utama berkembangnya pendidikan Islam. Namun,
temuan penelitian ini menunjukkan adanya perbedaan signifikan pada
konteks masa kini. Jika pada era kejayaan Islam peran politik dan ekonomi
sangat dominan, maka di era modern penyebaran ilmu pengetahuan lebih
ditopang oleh perkembangan teknologi informasi. Kehadiran media digital
seperti Google, TikTok, Instagram, dan berbagai platform lainnya telah
memperluas akses ilmu pengetahuan tanpa batas ruang dan waktu. Dengan
demikian, penelitian ini memberikan perspektif baru bahwa transformasi
penyebaran ilmu pengetahuan tidak hanya dipengaruhi faktor eksternal
berupa dukungan penguasa, tetapi juga oleh inovasi teknologi yang
menjadikan ilmu pengetahuan semakin mudah diakses secara global.



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740
mailto:risnasad89@gmail.com

48 Risna Iris SURAU : Journal of Islamic Education

Pendahuluan

Islam memandang ilmu sebagai kewajiban bagi setiap Muslim, sebagaimana tercermin
dalam wahyu pertama yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW: Igra’ (bacalah).
Filosofi ini menegaskan bahwa membaca, belajar, mengkaji, dan mencari ilmu adalah aktivitas
utama umat Islam. Dalam pandangan Islam, ilmu agama dan ilmu umum bukanlah dua domain
yang terpisah secara mutlak, melainkan saling melengkapi: ilmu agama memberikan arah
moral, etika, dan spiritual; ilmu umum (sains, matematika, astronomi, kedokteran, filsafat)
menyediakan alat dan metodologi bagaimana manusia memahami alam, kehidupan, dan alam
pikiran (Saputri et al., 2024). Filosofi ini menjadi dasar bagi pengembangan lembaga
pendidikan tradisional Islam yang berusaha menggabungkan kedua aspek tersebut dalam
kurikulum dan praktiknya.

Secara teoritis, penelitian ini diposisikan dalam kerangka teori institusi pendidikan yang
menekankan peran lembaga formal dan informal dalam pembentukan budaya intelektual dan
transfer ilmu. Juga menggunakan teori rekonstruksi historis dan teori transformasi pendidikan
yang melihat bagaimana karakter, struktur, dan fungsi lembaga berubah seiring dinamika
zaman (Amirudin & Supraha, 2025). Selain itu, teori penyebaran ilmu (diffusion of knowledge)
menjadi penting untuk memahami bagaimana ilmu yang dikembangkan di satu pusat, seperti
Bayt al-Hikmah atau madrasah Nizamiyah, menyebar ke wilayah lain dan mempengaruhi
perkembangan ilmu di luar pusat tersebut (Pratama et al., 2023).

Berbagai studi empiris telah mengkaji peran madrasah dan masjid, namun banyak yang
fokus pada aspek keagamaan (tausiyah, pengajaran Al-Qur’an, dan pendidikan karakter)
dibandingkan ilmu umum. Sebagai contoh, penelitian “Urgensi Integrasi Ilmu Madrasah
Ibtidaiyah dengan Ilmu Islam” menekankan pentingnya menyatukan ilmu agama dan umum di
jenjang dasar untuk menghadapi tantangan zaman modern (Saputri et al., 2024). Adapun
penelitian tentang perpustakaan dan pusat penerjemahan seperti Bayt al-Hikmah di masa
Dinasti Abbasiyah menampilkan bukti bahwa lembaga-lembaga tersebut tidak hanya
menerjemahkan karya filsafat, matematika, astronomi dan kedokteran, tetapi juga
mengembangkan dan memproduksi karya ilmiah sendiri yang kemudian menjadi rujukan luas
(Laili et al., n.d.; Fathorrahman, 2023).

Terdapat beberapa alasan mengapa penelitian ini sangat relevan dan mendesak dilakukan:
1) Melengkapi gap kajian sejarah Islam; banyak penelitian membahas madrasah dan masjid
sebagai pusat ilmu agama, tetapi belum banyak yang secara mendalam meneliti peran lembaga-
lembaga tersebut dalam perkembangan ilmu umum seperti filsafat, astronomi, kedokteran, dan
matematika (Edy Purwanto & Zikriadi, 2025). 2) Pemahaman warisan intelektual Islam — agar
generasi sekarang memahami bahwa tradisi Islam keilmuan tidak hanya terbatas pada
spiritualitas, tetapi juga inovasi ilmiah yang berdampak luas (Amirudin & Supraha, 2025). 3)
Konteks modern; di era digital dan globalisasi, media dan teknologi informasi menjadi sarana
penyebaran ilmu yang cepat dan masif (Saputri et al., 2024). 4) Kebijakan pendidikan — hasil
penelitian ini diharapkan dapat memberi masukan bagi pembuat kebijakan, khususnya dalam
pengembangan kurikulum dan integrasi ilmu umum dan agama di lembaga pendidikan Islam
(Pratama et al., 2023).

4 http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740 2|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740

48 Risna Iris SURAU : Journal of Islamic Education

Pada masa kejayaan Islam (khususnya antara abad ke-8 hingga abad ke-13 M) lembaga
pendidikan tradisional seperti masjid, madrasah, dan majelis ulama menjadi pusat pembelajaran
dan penyebaran ilmu. Masjid sejak era Nabi Muhammad SAW tidak hanya sebagai tempat
ritual ibadah, tetapi juga sebagai ruang pengajaran Al-Qur’an, hadis, akhlak, fikih, dan
keterampilan sosial. Tradisi belajar secara langsung di masjid berkembang pada masa
Khulafaur Rasyidin dan Umayyah, dan menemukan bentuk lembaga formal yang lebih matang
pada masa Abbasiyah dan Dinasti Saljuq (Amirudin & Supraha, 2025).

Madrasah, sebagai lembaga yang lebih terstruktur, muncul sebagai model pendidikan yang
sistematis. Contoh paling terkenal adalah Madrasah Nizamiyah di Baghdad, didirikan oleh
Nizam al-Mulk abad ke-11. Kurikulumnya tidak hanya mencakup ilmu agama, tetapi juga ilmu
umum seperti matematika, astronomi, ilmu bahasa, filosofi, dan kedokteran (Edy Purwanto &
Zikriadi, 2025). Model ini memperlihatkan keseimbangan antara ilmu rasional dan ilmu agama
sebagai bagian dari pendidikan menyeluruh.

Lembaga seperti Bayt al-Hikmah (House of Wisdom) di Baghdad juga menegaskan
integrasi dan sinergi antara ilmu umum dan agama. Bayt al-Hikmah melakukan penerjemahan
karya Yunani, Persia, dan India ke dalam bahasa Arab, serta mendorong penelitian dan
pengembangan — bukan hanya sekadar mentransmisikan ilmu, tetapi juga memperkaya dan
memodifikasinya sesuai konteks (Pratama et al., 2023; Fathorrahman, 2023). Tokoh-tokoh
besar seperti Al-Khawarizmi (matematika, aljabar), Al-Battani (astronomi), Ibnu Sina
(kedokteran, filsafat), Ibnu Haytham (optika), dan Al-Farabi (filsafat, logika) lahir dalam sistem
lembaga seperti ini (Amirudin & Supraha, 2025).

Dukungan dari penguasa sangat penting. Pemerintah Abbasiyah dan Dinasti Saljuq
memberikan dana, keamanan, dan legitimasi politik bagi lembaga-lembaga pendidikan. Mereka
mendirikan madrasah, perpustakaan, dan menyediakan beasiswa bagi siswa dan tenaga
pengajar serta perlindungan bagi ilmuwan agar dapat fokus dalam penelitian dan pembelajaran
(Laili et al., n.d.). Di era modern, lembaga pendidikan telah berkembang dalam banyak bentuk:
sekolah dasar hingga universitas, lembaga keilmuan Islam dan lembaga umum, publik dan
swasta. Kurikulum pendidikan kini mencakup ilmu agama dan ilmu umum secara terpisah atau
diintegrasikan, tergantung sistem pendidikan di masing-masing negara. Guru dan dosen
menjadi tenaga pengajar terlatih, media digital dan internet membuka akses ilmu pengetahuan
secara cepat dan luas (Saputri et al., 2024).

Media sosial, platform video tutorial, podcast, situs web dan aplikasi pendidikan
memungkinkan setiap individu memperoleh ilmu tanpa harus berada di lembaga formal. Konten
kreatif dan inovatif dari generasi muda memungkinkan penyebaran ilmu umum secara praktis
dan aplikatif. Transformasi ini membawa peluang besar namun juga tantangan: validitas
informasi, kualitas pedagogi, dan ketimpangan akses teknologi (Pratama et al., 2023).

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif untuk menggali secara
mendalam fenomena penyebaran ilmu melalui lembaga pendidikan Islam tradisional dan

4 http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740 3|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740

48 Risna Iris SURAU : Journal of Islamic Education

memahami makna sosialnya bagi pelaku dan lingkungan. Data primer mencakup wawancara
semi-struktural dengan informan kunci (sejarawan, filolog, kiai/pengelola pesantren/madrasah,
kurator manuskrip), observasi dokumen/arsip, dan (jika memungkinkan) observasi non-
partisipatif terhadap praktik pembelajaran di lembaga. Data sekunder mencakup literatur
akademik (buku, artikel jurnal), skripsi/tesis, katalog manuskrip, dan dokumen sejarah relevan.
Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah a) studi pustaka/dokumentasi yaitu
penelusuran sumber primer dan sekunder di perpustakaan, arsip, dan koleksi manuskrip;
pencatatan bibliografi dan ringkasan isi sumber, b) wawancara semi-struktural yaitu pedoman
wawancara dibuat berdasarkan topik penelitian; informan dipilih secara purposive berdasarkan
keahlian dan pengalaman; wawancara direkam (dengan izin) dan ditranskrip, c) Observasi
dokumen/arsip/non-partisipatif yaitu deskripsi dan analisis langsung terhadap naskah,
kurikulum tradisional, atau praktik pengajaran yang terdokumentasi.

Teknik analisis data yang digunakan mencakup a) reduksi data: transkripsi wawancara,
pemilahan data, dan pengodean awal untuk mereduksi data menjadi potongan-potongan
bermakna (open/axial coding), b) penyajian data: penyusunan matriks, tabel tematik, kutipan
terpilih, dan narasi deskriptif untuk mempermudah identifikasi pola dan hubungan antar-tema,
¢) penarikan kesimpulan dan verifikasi: sintesis temuan berdasarkan pola yang muncul,
triangulasi antar-sumber dan teknik, serta member checking kepada beberapa informan untuk
validasi interpretasi.

Hasil dan Pembahasan

Lembaga pendidikan Islam tradisional termasuk kuttab, masjid atau halagah, madrasah
klasik, dan pesantren sejak awal sejarah peradaban Islam memainkan peran yang sangat sentral
dalam pembentukan intelektual, moral, dan kapasitas sosial umat Islam. Berdasarkan hasil
telaah literatur dan wawancara yang dilakukan, lembaga tradisional tersebut tidak hanya
berfungsi sebagai pusat pengajaran agama, tetapi juga sebagai media transformasi nilai dan
budaya yang diwariskan secara turun-temurun. Fungsi ini menempatkan lembaga pendidikan
Islam tradisional sebagai institusi yang tidak hanya berorientasi pada transmisi pengetahuan,
tetapi juga pada pembentukan kepribadian, penguatan identitas keagamaan, serta pelestarian
nilai-nilai budaya lokal yang menyatu dengan praktik pendidikan sehari-hari (Zarkasyi, 2020).

Dalam praktiknya, salah satu fungsi dominan lembaga pendidikan Islam tradisional adalah
transmisi nilai-nilai agama dan pembentukan karakter. Wawancara dengan beberapa ahli
sejarah dan pengelola pesantren menunjukkan bahwa santri tidak hanya memperoleh
pengetahuan normatif berupa bacaan kitab, ibadah, dan fiqih, tetapi juga terbiasa hidup dengan
kedisiplinan, tanggung jawab, sikap toleransi, penghormatan kepada orang tua dan guru, serta
kesederhanaan dalam pola hidup. Nilai-nilai ini ditanamkan melalui pembiasaan dalam
keseharian, model keteladanan yang ditampilkan oleh kiai atau santri senior, serta melalui
penguatan adab dalam interaksi sosial. Berbagai penelitian kontemporer mengonfirmasi bahwa
pesantren hingga kini masih efektif dalam membentuk karakter religius dan sosial santri di
tengah arus modernisasi yang kerap melemahkan fondasi moral generasi muda (Izza & Al
Azizi, 2022; Solichin, 2023).

4 http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740 4|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740

48 Risna Iris SURAU : Journal of Islamic Education

Selain sebagai institusi pembinaan moral, lembaga pendidikan Islam tradisional juga
menjadi wadah penyebaran ilmu pengetahuan. Pandangan sempit yang menganggap
pendidikan tradisional hanya berisi pengajaran ilmu-ilmu agama klasik tidak sepenuhnya tepat.
Dalam masa kejayaan peradaban Islam, madrasah klasik dan pusat penerjemahan seperti Bayt
al-Hikmah di Baghdad memainkan peran signifikan dalam mengembangkan serta menyebarkan
ilmu matematika, astronomi, kedokteran, filsafat, dan ilmu-ilmu alam lainnya. Bahkan lembaga
ini menjadi rujukan bagi dunia Barat pada masa kebangkitan intelektual mereka. Pada konteks
kontemporer, sejumlah madrasah tradisional juga berupaya mengintegrasikan ilmu-ilmu umum
ke dalam kurikulum mereka, meskipun porsi dan model integrasinya masih sangat bervariasi
(Rusydi et al., 2023; Makdisi, 1981; Halil, 2022).

Dimensi lain yang tak kalah penting adalah peran lembaga tradisional dalam mendukung
penguatan identitas, komunitas, dan budaya lokal. Pendidikan Islam tradisional seringkali
mengadopsi dan menginternalisasi nilai-nilai lokal dalam penyelenggaraan pendidikannya. Hal
ini terlihat dalam adab, tradisi literasi kitab kuning, praktik sosial seperti gotong royong,
kehidupan asrama, serta berbagai kegiatan keagamaan yang bersifat komunal. Melalui tradisi
tersebut, ikatan sosial antar santri semakin kuat, sekaligus menjaga kekayaan budaya lokal agar
tidak tergerus oleh arus modernitas yang cenderung homogenisasi (Djajilam, 2022; Suriyati et
al., 2024).

Jika menengok ke masa keemasan peradaban Islam, terutama pada era Dinasti Abbasiyah,
lembaga-lembaga pendidikan tradisional berperan besar dalam pengembangan ilmu
pengetahuan, baik secara formal maupun informal. Salah satu pencapaian terbesar pada masa
itu adalah kegiatan penerjemahan teks-teks ilmiah dari Yunani, Persia, dan India ke dalam
bahasa Arab, sehingga memperluas akses umat Islam terhadap khazanah pengetahuan klasik.
Institusi Bayt al-Hikmah di Baghdad menjadi ikon penting dari proses transfer dan transformasi
ilmu pengetahuan tersebut (Wahyudi, 2023). Tidak hanya menerjemahkan, para ilmuwan
Muslim kemudian mengembangkan metodologi baru, memperkaya temuan, dan menciptakan
inovasi yang orisinal. Tokoh-tokoh besar seperti Al-Khwarizmi yang merumuskan aljabar, Al-
Battani yang mengembangkan astronomi, Al-Razi dalam bidang kedokteran, serta Al-Kindi dan
Al-Farabi dalam bidang filsafat dan logika adalah bukti nyata bagaimana pendidikan Islam
tradisional melahirkan ilmuwan sekaligus pembaharu pemikiran (Nasr, 2007; Ahmed, 2019).
Madrasah klasik pada periode tersebut bahkan sudah dilengkapi dengan infrastruktur
pendidikan yang modern pada zamannya, meliputi kurikulum terstruktur, sistem ijazah,
perpustakaan, hingga observatorium untuk mendukung pengembangan astronomi (Makdisi,
1981).

Meskipun demikian, jika dibandingkan dengan penelitian-penelitian kontemporer, terdapat
sejumlah kesamaan sekaligus perbedaan. Penelitian terbaru memperlihatkan bahwa pesantren
tradisional di Indonesia masih sangat kuat dalam menginternalisasi nilai karakter Islam,
khususnya melalui kepemimpinan transformasional kiai yang tetap memegang teguh nilai-nilai
tradisi (Effendi & Edyanto, 2024). Namun demikian, lembaga-lembaga pendidikan Islam
tradisional kini menghadapi tantangan serius berupa modernisasi dan digitalisasi. Perubahan ini
menuntut penyesuaian dalam metode pembelajaran dan pengelolaan infrastruktur agar lembaga
tersebut tidak tertinggal dari arus globalisasi (Aldeia et al., 2023). Selain itu, sejumlah

@ hitp://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740 5|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740

48 Risna Iris SURAU : Journal of Islamic Education

penelitian menunjukkan adanya ketidakseimbangan dalam integrasi ilmu umum di pesantren.
Meskipun upaya integrasi dilakukan, proporsi ilmu umum masih kecil dan seringkali hanya
bersifat tambahan, bukan bagian inti dari kurikulum pendidikan pesantren (Ta’rifin et al., 2024).

Jika dilihat lebih spesifik, lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki peran yang
berlapis. Kuttab dan masjid atau halaqah, misalnya, sejak awal menjadi fondasi literasi bagi
masyarakat Muslim. Di lembaga-lembaga ini anak-anak diajarkan baca-tulis Arab sekaligus
dasar-dasar agama, sementara halagah menjadi ruang diskusi keagamaan yang lebih luas bagi
masyarakat umum (Arif, 2019). Madrasah klasik kemudian berkembang menjadi institusi yang
lebih terstruktur dengan kurikulum yang mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum. Pola
pendidikan ini diteruskan oleh pesantren, yang di Indonesia mengalami perkembangan bentuk
fisik dari sekadar masjid dan rumah kiai menjadi kompleks pendidikan yang dilengkapi asrama,
perpustakaan, fasilitas umum, hingga laboratorium (Nawawi, 2006; Siregar, 1996). Dalam
perkembangan mutakhir, studi literatur menunjukkan bahwa penyediaan fasilitas pesantren
tidak hanya bertujuan memenuhi kenyamanan santri, tetapi juga untuk mendukung aktivitas
ilmiah, memperluas akses literatur, serta memfasilitasi penelitian kecil yang dilakukan santri
sebagai bagian dari pembelajaran (Halil, 2022).

Relevansi pendidikan Islam tradisional dalam konteks modern dapat dilihat dari berbagai
aspek. Pertama, metode pendidikan berbasis karakter yang menekankan keteladanan,
pembiasaan, dan interaksi sosial tetap relevan untuk menjawab krisis moral yang banyak
dihadapi sekolah modern. Kedua, integrasi ilmu agama dan umum dapat dijadikan model
pendidikan menyeluruh sehingga siswa tidak hanya memiliki kedalaman spiritual, tetapi juga
kecakapan akademik dan profesional (Sibron et al., 2025). Ketiga, metode pembelajaran
tradisional seperti sorogan, wetonan, dan halaqah, jika dipadukan dengan teknologi digital,
dapat menghasilkan kombinasi pedagogis yang kreatif dan adaptif (Solichin, 2023). Keempat,
penyediaan fasilitas modern seperti perpustakaan digital, akses internet, dan ruang belajar yang
nyaman semakin menegaskan bahwa lembaga pendidikan Islam tradisional dapat tetap eksis di
era informasi global (Aldeia et al., 2023).

Namun demikian, berbagai tantangan tetap mengiringi keberlanjutan lembaga pendidikan
Islam tradisional. Resistensi terhadap perubahan seringkali muncul karena kekhawatiran
hilangnya identitas tradisional jika terlalu cepat mengikuti arus modernisasi. Di samping itu,
keterbatasan sumber daya manusia, baik tenaga pengajar maupun akses literatur dan dana, juga
menjadi kendala yang nyata. Regulasi pemerintah yang mengharuskan standar tertentu dalam
kurikulum, akreditasi, maupun sertifikasi bisa menjadi hambatan jika tidak diantisipasi dengan
baik (Ta’rifin et al., 2024). Di sisi lain, peluang terbuka lebar melalui kolaborasi antara
pesantren dengan universitas maupun lembaga riset, pemanfaatan teknologi informasi dalam
pembelajaran daring dan perpustakaan digital, serta dukungan kebijakan publik yang semakin
mengakui peran unik pesantren dalam sistem pendidikan nasional (Sibron et al., 2025).

Jika diperluas dalam analisis komparatif, pendidikan Islam tradisional di Indonesia
memiliki kesamaan pola dengan lembaga serupa di berbagai belahan dunia Islam. Universitas
Al-Azhar di Mesir, misalnya, hingga kini mempertahankan metode halagah sekaligus
mengadopsi sistem universitas modern. Di Turki pada masa Ottoman, madrasah berperan

4 http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740 6|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740

48 Risna Iris SURAU : Journal of Islamic Education

penting dalam mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu eksakta, bahkan melahirkan ilmuwan
yang berpengaruh di Eropa (Berkey, 2010). Sementara di Maroko, madrasah Qarawiyyin
menjadi contoh integrasi tradisi dengan inovasi. Perbandingan ini menunjukkan bahwa pola
menggabungkan tradisi dan modernitas dalam pendidikan Islam merupakan fenomena global
yang dialami hampir seluruh dunia Islam.

Dari sisi teori pendidikan, model pesantren sejalan dengan gagasan konstruktivisme yang
menekankan pentingnya pengalaman belajar dalam membangun pengetahuan (Vygotsky,
1978). Selain itu, pendidikan berbasis komunitas di pesantren memiliki kedekatan dengan teori
Paulo Freire tentang pendidikan sebagai praksis sosial yang membebaskan (Freire, 2000).
Dengan demikian, lembaga pendidikan Islam tradisional tidak hanya memiliki relevansi
historis, tetapi juga dapat diposisikan sebagai laboratorium pendidikan alternatif yang sejalan
dengan teori pendidikan modern.

Refleksi ke depan menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam tradisional perlu terus
mengembangkan diri. Integrasi digital menjadi kebutuhan mendesak, baik dalam pembelajaran,
manajemen, maupun dokumentasi. Internasionalisasi kurikulum dan kolaborasi global dengan
lembaga-lembaga serupa di luar negeri dapat memperluas cakrawala santri sekaligus
meningkatkan daya saing. Kebijakan publik juga perlu diarahkan untuk memberikan dukungan
regulatif dan finansial, tanpa menghilangkan kekhasan dan otonomi lembaga tradisional.
Dengan strategi tersebut, lembaga pendidikan Islam tradisional tidak hanya akan bertahan,
tetapi juga berkembang menjadi salah satu pilar utama pendidikan di Indonesia dan dunia Islam.

Selain peran historisnya, studi kontemporer menunjukkan bahwa pesantren di Indonesia
berhasil membuktikan daya tahan dan fleksibilitasnya di tengah perubahan zaman. Pesantren
modern seperti Gontor, misalnya, memadukan kurikulum tradisional dengan sistem pendidikan
umum secara seimbang. Di Gontor, santri tidak hanya belajar ilmu-ilmu agama dengan metode
klasik seperti sorogan dan wetonan, tetapi juga diwajibkan menguasai bahasa asing, khususnya
Arab dan Inggris, serta diajarkan berbagai ilmu pengetahuan modern. Dengan pendekatan ini,
pesantren dapat mencetak lulusan yang tidak hanya mendalami syariat, tetapi juga mampu
berkiprah di dunia internasional (Zarkasyi, 2020). Hal yang sama terlihat di Pesantren
Tebuireng Jombang yang didirikan KH. Hasyim Asy’ari. Selain menjadi pusat pembelajaran
kitab kuning, pesantren ini juga membuka sekolah formal dan universitas, sehingga melahirkan
generasi ulama, intelektual, dan pemimpin bangsa.

Pesantren Sidogiri, yang tetap mempertahankan tradisi salafiyah, juga menunjukkan bahwa
pesantren tradisional tidak identik dengan keterbelakangan. Dengan sistem koperasi dan
manajemen keuangan yang baik, Sidogiri menjadi contoh bagaimana pesantren dapat mandiri
secara ekonomi sekaligus tetap menjaga keaslian tradisi pengajaran kitab klasik. Model ini
memperlihatkan bahwa pesantren dapat memainkan peran ganda: menjaga kesinambungan
tradisi pendidikan Islam sekaligus beradaptasi dengan kebutuhan sosial-ekonomi masyarakat
modern.

Dimensi lain yang perlu mendapat perhatian adalah peran perempuan dalam pendidikan
Islam tradisional. Selama ini, narasi tentang pesantren kerap menonjolkan peran kiai, padahal

@ hitp://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740 7|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740

48 Risna Iris SURAU : Journal of Islamic Education

nyai (istri kiai) dan santri putri juga memainkan peranan penting. Banyak pesantren yang
membuka madrasah khusus perempuan, melatih mereka tidak hanya dalam bidang keagamaan,
tetapi juga keterampilan hidup yang relevan dengan kebutuhan masyarakat. Nyai berperan besar
dalam membentuk kultur kepesantrenan yang ramah, penuh kasih sayang, dan mendukung
pembinaan moral santri. Dalam sejarah Islam klasik, tokoh-tokoh perempuan juga dikenal
sebagai guru besar hadis, ahli tafsir, dan pengajar di masjid-masjid besar, memperlihatkan
bahwa kontribusi perempuan dalam pendidikan Islam bukanlah fenomena baru, melainkan
bagian dari tradisi panjang yang perlu terus dihargai dan diperkuat (Makdisi, 1981; Effendi &
Edyanto, 2024).

Dari perspektif kebijakan, pengakuan negara terhadap pesantren semakin kuat setelah
lahirnya Undang-Undang Pesantren tahun 2019. UU ini menegaskan bahwa pesantren tidak
hanya diakui sebagai lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga sebagai lembaga dakwah dan
pemberdayaan masyarakat. Dengan dasar hukum ini, pesantren memiliki ruang lebih besar
untuk berkolaborasi dengan lembaga pendidikan formal, memperoleh dukungan anggaran, serta
mengembangkan kurikulum integratif. Namun demikian, tantangan tetap muncul dalam
implementasi, terutama terkait standardisasi kurikulum dan sistem akreditasi. Pesantren yang
sangat beragam, mulai dari salafiyah hingga modern, membutuhkan fleksibilitas agar keunikan
masing-masing tetap terjaga. Oleh karena itu, regulasi sebaiknya diarahkan bukan untuk
menyeragamkan, melainkan untuk memperkuat kapasitas kelembagaan sesuai karakteristik
masing-masing pesantren (Ta’rifin et al., 2024).

Kontribusi pesantren dan lembaga pendidikan Islam tradisional tidak hanya terbatas pada
pendidikan, tetapi juga meluas pada aspek sosial dan ekonomi. Pesantren menjadi pusat
pemberdayaan masyarakat melalui berbagai program ekonomi kreatif, koperasi santri, pelatihan
keterampilan, hingga penyediaan layanan sosial seperti klinik kesehatan atau bimbingan
konseling. Hal ini memperlihatkan bahwa pesantren bukanlah lembaga yang terisolasi, tetapi
justru sangat menyatu dengan kehidupan masyarakat. Keberadaan pesantren juga terbukti
mampu menjadi penopang ketahanan sosial, terutama di daerah pedesaan, karena perannya
dalam menggerakkan solidaritas, gotong royong, dan kepedulian sosial.

Dalam konteks global, pesantren Indonesia bahkan mulai mendapat pengakuan
internasional. Lulusan pesantren banyak yang melanjutkan studi ke Timur Tengah dan Eropa,
membawa nama pesantren ke kancah global. Selain itu, beberapa pesantren membuka cabang
atau menjalin kerja sama dengan lembaga pendidikan di luar negeri. Fenomena ini
memperlihatkan bahwa pesantren dapat menjadi duta budaya dan pendidikan Islam Indonesia
di mata dunia. Jika dikelola dengan baik, pesantren dapat mengambil posisi strategis sebagai
pusat kajian Islam moderat yang menekankan toleransi, keadilan, dan kedalaman intelektual.

Secara teoretis, pendidikan Islam tradisional memiliki kontribusi yang unik bagi diskursus
pendidikan modern. Teori konstruktivisme yang menekankan peran pengalaman dalam
membangun pengetahuan (Vygotsky, 1978) sangat relevan dengan model pembelajaran
sorogan dan wetonan di pesantren, di mana santri membangun pengetahuan melalui interaksi
langsung dengan guru dan teks klasik. Sementara itu, gagasan Paulo Freire tentang pendidikan
sebagai praksis sosial yang membebaskan (Freire, 2000) juga menemukan relevansinya dalam

4 http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740 8|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740

48 Risna Iris SURAU : Journal of Islamic Education

pesantren yang mendorong kemandirian santri, keterlibatan sosial, serta pemberdayaan
komunitas. Dengan demikian, pesantren dapat diposisikan sebagai laboratorium pendidikan
alternatif yang menggabungkan aspek spiritual, intelektual, sosial, dan praktis.

Jika melihat tantangan abad ke-21, integrasi digital menjadi salah satu isu utama. Banyak
pesantren yang kini mulai mengadopsi pembelajaran daring, perpustakaan digital, dan aplikasi
manajemen pesantren. Namun, integrasi ini tidak boleh sekadar formalitas, melainkan harus
diarahkan pada penciptaan ekosistem digital yang benar-benar mendukung kualitas
pembelajaran. Misalnya, digitalisasi kitab kuning memungkinkan santri mengakses teks-teks
klasik dengan lebih mudah, sementara platform diskusi daring dapat memperluas interaksi
antara santri dan guru di luar kelas. Di sisi lain, penggunaan teknologi juga harus diimbangi
dengan penguatan literasi digital agar santri tidak hanya menjadi konsumen informasi, tetapi
juga produsen pengetahuan.

Prospek masa depan lembaga pendidikan Islam tradisional sangat menjanjikan jika mampu
mengoptimalkan peluang yang ada. Kolaborasi dengan universitas dalam negeri dan luar negeri
dapat membuka akses ke penelitian dan pengembangan kurikulum yang lebih inovatif. Selain
itu, kebijakan publik yang memberikan insentif khusus bagi pesantren yang berhasil
mengintegrasikan ilmu agama dan umum dapat mempercepat transformasi tanpa
mengorbankan tradisi. Dukungan pendanaan juga harus diperluas, misalnya melalui skema
dana abadi pesantren atau kerja sama dengan sektor swasta yang peduli pada pendidikan.

Dengan demikian, menambah panjang uraian ini sekaligus menegaskan kembali bahwa
lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki kesinambungan historis dari masa klasik hingga
era modern. Mereka tidak hanya berfungsi sebagai penjaga tradisi, tetapi juga sebagai agen
transformasi yang mampu menjawab tantangan zaman. Pesantren dan madrasah kontemporer
dapat mencontoh tradisi intelektual madrasah Nizamiyah yang berhasil mengintegrasikan ilmu
agama dan umum dalam satu kerangka kurikulum yang utuh. Dengan meneladani model ini,
lembaga pendidikan Islam di Indonesia dapat terus melahirkan generasi yang memiliki
kedalaman spiritual, kecakapan akademik, keterampilan profesional, serta kepekaan sosial yang

tinggi.

Kesimpulan

Dengan demikian, lembaga pendidikan Islam tradisional pada masa kejayaan Islam bukan
hanya sekadar tempat belajar, melainkan ekosistem intelektual yang kompleks dan vital.
Mereka berfungsi sebagai motor penggerak penyebaran ilmu pengetahuan, pelestarian warisan
intelektual, serta pendorong inovasi yang secara keseluruhan berkontribusi signifikan terhadap
kemajuan peradaban Islam dan memberikan warisan abadi bagi perkembangan ilmu
pengetahuan dunia.

Kontribusi penelitian ini terletak pada penegasan kesinambungan tradisi pendidikan Islam
dari masa klasik hingga era kontemporer. Dari kuttab, masjid, madrasah, hingga pesantren,
terlihat pola yang konsisten dalam memadukan penguatan nilai moral, penguasaan ilmu agama,
serta upaya untuk membuka ruang bagi pengembangan ilmu pengetahuan umum. Tradisi

4 http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740 9|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740

48 Risna Iris SURAU : Journal of Islamic Education

intelektual ini membuktikan bahwa pendidikan Islam memiliki fondasi historis yang kuat
sekaligus relevansi bagi konteks modern.

Sebagai rekomendasi praktis, pesantren masa kini dapat mencontoh model madrasah
Nizamiyah yang berhasil mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum dalam satu kerangka
kurikulum yang utuh. Dengan demikian, pesantren tidak hanya menjadi pusat pembinaan
akhlak dan keilmuan agama, tetapi juga mampu melahirkan generasi yang memiliki kompetensi
akademik, profesional, serta kepekaan sosial yang sesuai dengan kebutuhan zaman. Integrasi
ini penting agar lembaga pendidikan Islam tradisional tetap menjadi kekuatan strategis dalam
pembangunan masyarakat di era modern.

Referensi

Ahmed, K. 2019. Traditional Islamic Education and Modernity: Challenges and Opportunities.
Islam and Christian—-Muslim Relations, 30(1), 89-107

Arif, Abdul. "Pelaksanaan Pendidikan Agama Islam Secara Formal Pada Masyarakat Nelayan
Terpencil Tanah Kuning." Jurnal Uhamka 2019: 75-84.

Malik, Abdul, S. Narimo. "Implementasi pendidikan agama Islam berbasis masyarakat di
Temanggung." Profetika: Jurnal Studi Islam, 19.1, 2019

Nawawi. 2006. Sejarah dan Perkembangan Pesantren. Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri
(STAIN) Purwokerto

Saidah, Lilik, Benny Prasetiya, and Heri Rithan Halili. "Peranan Keluarga Dalam Pelaksanaan
Pendidikan Agama Islam (Desa Sumberkare Kecamatan Wonomerto Kabupaten
Probolinggo)." IMTIYAZ: Jurnal Ilmu Keislaman 6.1 2022, pp 1-8.

Sarung Atlas. 2025. [Imuwan Muslim yang Berkontribusi dalam Ilmu Pengetahuan

Siregar, S. 1996. Pondok Pesantren: Sebagai Model Pendidikan Tinggi? Seminar Nasional
Universitas Model Pesantren Mungkinkah? Kampus STMIK Bandung , 12 Desember
1996

Taubah, Mufatihatut. "Pendidikan anak dalam keluarga perspektif Islam." Jurnal Pendidikan
Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies) 3.1, 2015: 109-136.

Tirto.id. 2024, November 14. Sejarah 8 Tokoh pada Masa Kejayaan Islam Beserta Hasil
Karyanya

Wahyudi, A. 2023. Sejarah Peradaban Islam: Perkembangan Ilmu Pengetahuan Pada Masa
Pemerintahan Dinasti Bani Abbasiyah. Rihlah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam,
8(2), 169-180

Ulumudin, M. M., Sholikah, S., Shaumantri, T., Arifatul Khoiri Fauzi, N., Zakiyah, I., & Rafi’i,
M. (2025, Juni). Model pendidikan agama Islam luar sekolah berbasis komunitas di
Pangkalan Bun, Kalimantan Tengah: Menyemai nilai-nilai Islami di tengah masyarakat
multikultur. Jurnal Tahsinia, 6(6), 813—823.

Hasmiati, H. (2020, 15 April). Pendidikan berbasis masyarakat. A/-Qalam: Jurnal Kajian Islam
dan Pendidikan, 7(1), 65-71.

Damayanti. (fahun tidak diketahui). Pendidikan keluarga berbasis nilai-nilai Islam di era
Society 5.0. Jurnal Edu Aksara.

&) http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740 10 |



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740

48 Risna Iris SURAU : Journal of Islamic Education

Miftah, M. (tahun tidak diketahui). Paradigma baru pendidikan Islam berbasis pemberdayaan
peserta didik. Al-Bidayah: Jurnal Pendidikan Dasar Islam.

Aminullah, M., & Makinuddin, M. (tahun tidak diketahui). Pendidikan Islam berbasis
masyarakat dalam mengantisipasi patologi sosial. Jurnal Pendidikan Multidisipliner.

Hamdani Anwar, A. Z. Sarnoto, & Nurul Habiburrahmanuddin. (tahun tidak diketahui).
Pendidikan berbasis masyarakat dalam Al-Qur’an. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan
Islam, 11(1)

Nuha, N. U., Tobroni, & Faridi. (fahun tidak diketahui). Pemahaman pendidikan agama Islam
dalam dinamika sosial masyarakat. Risalah, Jurnal Pendidikan dan Studi Islam

Fariha. (2022). The challenges of Islamic education in the wake of modernity. Bahria
University Journal of Humanities & Social Sciences, 5(2), 65-79.

Usmadi. (tahun tidak diketahui). Pendidikan berbasis nilai-nilai Islam dalam pola pengasuhan
keluarga. AULADUNA: Jurnal Pendidikan Dasar Islam.

Muid, A., & Kastur. (tahun tidak diketahui). Penerapan konsep pendidikan berbasis masyarakat
di Madrasah Aliyah Pondok Pesantren Mambaus Sholihin Desa Suci Kecamatan Manyar
Kabupaten Gresik. Jurnal llmu Pengetahuan dan Pendidikan Islam.

4 http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740 11]



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9740

