SURAU : Journal of Islamic Education
e-ISSN: 3031-0962
P-ISSN:

2 Nia Rosita
SURAU : Journal of Islamic Education
http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

ORIGINAL ARTICLE OPEN ACCES
)

Check for
updates

Hakikat Tuhan, Manusia, Masyarakat, Alam, dan Ilmu Pengetahuan serta
Implikasinya dalam Pendidikan Islam

Nia Rosita!

Email : niarstl 105@gmail.com

Authors Affiliation:
! UIN Sunan Gunung Djati, Indonesia

Article History :
Submission : May 12, 2025
Revised : June 01, 2025
Accepted : June 11, 2025
Published: June 30, 2025

Keyword : The Nature of God,
Humans, Society, Nature, Science,
Islamic Education

Kata Kunci : Hakikat, Tuhan,
Manusia, Masyarakat, Alam, Ilmu
Pengetahuan, Pendidikan Islam

Abstrack

Education is an important and fundamental pillar in the development of
human civilization. However, the philosophical basis of education is
often overlooked, even though a deep understanding of the nature of
God, humans, society, nature, and science greatly determines the
direction, objectives, and implementation of education. These five main
elements are not only the objects of philosophical study, but also the
foundation for building and shaping a holistic and transformative
educational paradigm. This research is a literature study aimed at
gaining a deep understanding of an issue by utilizing references or
written sources as a basis for analysis. Islamic education must be based
on a philosophical understanding of five important aspects, namely the
nature of God as the main paradigm, humans as subjects and objects,
society, nature, and science as means to achieve educational goals.
These five elements are interrelated and form the basis for building an
integral and transformative Islamic education system. The implication
of examining these five main elements is that the design of the concept,
implementation, and goals of education can be achieved optimally in
accordance with Islamic expectations.

Abstrak

Pendidikan merupakan pilar penting dan fundamental dalam
perkembangan  peradaban manusia. Namun, dasar filosofis
pendidikan sering diabaikan, padahal pemahaman yang mendalam
tentang sifat Tuhan, manusia, masyarakat, alam, dan ilmu
pengetahuan sangat menentukan arah, tujuan, dan implementasi
pendidikan. Kelima unsur utama ini tidak hanya menjadi objek studi
filosofis, tetapi juga landasan untuk membangun dan membentuk
paradigma pendidikan yang holistik dan transformatif. Penelitian ini
merupakan studi literatur yang bertujuan untuk memperoleh
pemahaman mendalam tentang suatu isu dengan memanfaatkan
referensi atau sumber tertulis sebagai dasar analisis. Pendidikan
Islam harus didasarkan pada pemahaman filosofis lima aspek penting,
yaitu sifat Tuhan sebagai paradigma utama, manusia sebagai subjek
dan objek, masyarakat, alam, dan ilmu pengetahuan sebagai sarana
untuk mencapai tujuan pendidikan. Kelima elemen ini saling terkait
dan membentuk dasar untuk membangun sistem pendidikan Islam
yang integral dan transformatif. Implikasi dari mengkaji kelima
elemen utama ini adalah bahwa desain konsep, implementasi, dan
tujuan pendidikan dapat dicapai secara optimal sesuai dengan
harapan Islam.

Pendahuluan

Kajian utama dalam filsafat pendidikan Islam berangkat dan mengacu kepada hakikat tuhan,
manusia, alam, masyarakat, dan ilmu pengetahuan. Kelima komponen ini sangat perlu dikaji
secara mendalam untuk mencapai tujuan pendidikan yang lebih optimal. Pilar-pilar utama ini
dalam pembangunan peradaban manusia. Namun, landasan filosofis dari pendidikan seringkali



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720
mailto:niarst1105@gmail.com

&2 Nia Rosita SURAU : Journal of Islamic Education

terabaikan, padahal pemahaman mendalam tentang hakikat Tuhan, manusia, masyarakat, alam,
dan ilmu pengetahuan sangat menentukan arah, tujuan, serta metode pendidikan itu sendiri.
Kelima unsur tersebut bukan hanya objek kajian filsafat, tetapi juga fondasi dalam membentuk
paradigma pendidikan yang holistik dan transformative.

Hakikat Tuhan dalam konteks pendidikan berperan sebagai sumber nilai, etika, dan tujuan
akhir dari proses pembelajaran. Keberadaan Tuhan memberikan dimensi transendental yang
memandu manusia untuk tidak hanya mencari pengetahuan demi kepentingan dunia semata,
tetapi juga sebagai bentuk pengabdian dan pencarian makna hidup yang lebih tinggi. Sementara
itu, hakikat manusia sebagai makhluk berakal, berperasaan, dan bermoral menempatkannya
sebagai subjek sekaligus objek dalam proses pendidikan. Pendidikan tidak hanya membentuk
kemampuan kognitif, tetapi juga membentuk karakter, nilai, dan spiritualitas manusia.

Masyarakat dan alam merupakan dua entitas yang secara langsung memengaruhi dan
dipengaruhi oleh proses pendidikan. Masyarakat menjadi tempat aktualisasi hasil pendidikan,
sementara alam menjadi laboratorium pembelajaran yang menyimpan berbagai hikmah dan
pengetahuan. Pemahaman yang utuh terhadap keduanya memungkinkan pendidikan untuk
melahirkan manusia yang tidak hanya adaptif secara sosial, tetapi juga memiliki kesadaran
ekologis yang tinggi. [lmu pengetahuan, dalam hal ini, bukan hanya sebagai kumpulan informasi,
melainkan sebagai proses pencarian kebenaran yang berakar dari rasa ingin tahu manusia
terhadap dirinya, lingkungannya, dan Tuhannya. Dalam konteks pendidikan, ilmu pengetahuan
menjadi sarana penting untuk mengembangkan potensi peserta didik secara menyeluruh.

Perkembangan yang terjadi pada konsep ilmu pengetahuan akan berdampak secara
signifikan terhadap pelaksanaan pendidikan. Kajian ini akan mengkaji lebih dalam kelima unsur
pokok dalam pendidikan Islam dan akan melihat implikasinya, sehingga arah dan tujuan
pendidikan Islam dapat tercapai secara maksimal sesuai nilai-nilai Islam.

Metodologi Penelitian

Dalam penelitian ini, penulis menerapkan pendekatan kualitatif dengan metode studi
pustaka (library research) sebagai teknik utama dalam pengumpulan data. Studi pustaka
merupakan suatu bentuk metode penelitian yang dilaksanakan dengan cara menelaah dan
mengumpulkan data serta informasi yang bersumber dari berbagai literatur atau bahan-bahan
tertulis yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, tesis, dan dokumen-dokumen akademik
lainnya. Menurut Sari (2020), penelitian kepustakaan ini dipilih bertujuan untuk memperoleh
pemahaman yang mendalam terhadap suatu permasalahan dengan memanfaatkan referensi atau
sumber-sumber tertulis sebagai landasan analisis (Anshori & Iswati, 2019).

Penelitian ini secara khusus diarahkan untuk mengkaji dan menganalisis secara kritis
literatur- literatur ilmiah yang berhubungan langsung dengan topik yang diteliti. Kajian
dilakukan dengan cara menggabungkan teori-teori yang relevan dan telah dikembangkan oleh
para ahli sebelumnya guna memperkuat kerangka berpikir serta argumentasi yang dibangun
dalam penelitian ini. Sumber data utama yang digunakan meliputi karya-karya akademik seperti
buku referensi, jurnal nasional dan internasional, skripsi, tesis, serta sumber lainnya yang

4 http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 55|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

&2 Nia Rosita SURAU : Journal of Islamic Education

memiliki keterkaitan kuat dengan fokus permasalahan. Sumber primernya adalah buku-buku
filsafat pendidikan Islam dan sekundernya artikel, tesis dan skirpsi yang relevan.

Dalam proses analisis data, penulis menggunakan tiga tahapan utama dalam metode
kualitatif, yaitu: pertama, reduksi data, yakni proses pemilahan dan penyederhanaan informasi
yang telah diperoleh untuk memfokuskan pada data yang paling relevan; kedua, penyajian data
(data display), yaitu proses mengorganisasi dan menampilkan data dalam bentuk yang sistematis
sehingga memudahkan dalam penarikan kesimpulan; dan ketiga, verifikasi atau penarikan
kesimpulan, yang dilakukan dengan cara menelaah kembali data yang telah dianalisis guna
memperoleh pemahaman yang utuh dan valid terhadap permasalahan yang diteliti.

Hasil dan Pembahasan

1. Hakikat Tuhan (Allah) Hakikat Tuhan

Tuhan sebagaimana dikatakan oleh Yusuf Al-Qardhawi (1994) adalah manhaj, yaitu
Tuhan sebagai sumber. Dalam konteks nalar budaya Arab-Islam, ada tiga bentuk nalar, yaitu
Tuhan, manusia, dan alam. Dalam struktur nalar, Tuhan menjadi sentral dalam proses nalar
untuk memahami penalaran manusia dan alam (Arif, 2008). Jadi, semangat ketauhidan
menjadi landasan untuk mencari ilmu pengetahuan. Islam mengajarkan bahwa Tuhan
merupakan sumber dari segala sesuatu. [lmu dan kekuasaannya meliputi bumi dan langit,
yang nyata maupun yang ghaib. Secara aplikatif, sumber ilmu dalam epistemologi Islam
berupa wahyu Tuhan, hati/intuisi, akal, dan indra (Husaini et al., 2013).

Dalam praksisnya, kadang ada pemilahan melihat dari epistemologi di atas. Ilmu-ilmu
agama (atau naqliyah), misalnya, berdasarkan kepada otoritas, bukan akal. Yang dimaksud
dengan otoritas di sini adalah Al-Qur’an dan Hadis yang bertindak sebagai tafsir atasnya.
Jadi, sumber ilmu agama adalah kitab suci (Al-Qur’an), sedangkan sumber dari ilmu-ilmu
umum adalah alam semesta yang terhampar luas di hadapan kita melalui galaksi-galaksi
yang amat luas hingga atom-atom yang amat kecil dan juga diri kita sendiri sebagai manusia
(Kartanegara, 2005). Dengan bahasa lain, Ahmad Tafsir mengatakan Tuhan menyediakan
dua sumber untuk belajar, yaitu Al-Qur’an (nash) dan akhwal (alam semesta) (Tafsir, 2007).

Persoalan klasik dalam pendidikan Islam yang masih melekat sampai sekarang adalah
masalah dikotomi keilmuan. Pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum menyebabkan
peserta didik mempunyai kepribadian ganda. Pemilihan ilmu agama dan ilmu umum ini
sangat bertentangan dengan ajaran Islam yang universal dan integral, karena semua cabang
ilmu dalam Islam bersumber dari satu, yaitu Allah. Memang dalam Islam ada hirarki ilmu,
tapi hirarki ini pada akhirnya bermuara pada pengetahuan tentang “yang Maha Tunggal”
sebagai substansi segenap ilmu. Para ilmuwan Muslim mengklasifikasikan sub-cabang ilmu
kepada dua bagian: Pertama, Al-Ulum Al-Naqliyah, yaitu ilmu-ilmu yang disampaikan
lewat wahyu, tetapi melibatkan akal, yakni ilmu-ilmu agama, yang menurut Al-Ghazali
disebut sebagai ilmu Fardhu ‘Ain. Kedua, Al-Ulum Al-Agqliyah, yaitu ilmu-ilmu intelektual
yang diperoleh sepenuhnya melalui akal (rasio) dan pengalaman empiris yang disebut sains
(Azra, 2002).

Dalam upaya merespons dikotomi keilmuan, Al-Faruqi dengan semangat ke-Tauhid-an
meletakkan pondasi epistemologi keilmuan Islam dengan landasan lima macam kesatuan,
yaitu: pertama, keesaan Allah bahwa tidak ada Tuhan selain Allah yang menguasai dan

) http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 56|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

&2 Nia Rosita SURAU : Journal of Islamic Education

memelihara alam semesta. Ini berimplikasi bahwa sains bukan hanya menerapkan dan
memahami realitas yang terpisah dari Tuhan, tetapi sebagai bagian integral dari eksistensi
Tuhan. Kedua, kesatuan ciptaan bahwa semesta ini, baik yang material, psikis, biologis,
sosial, maupun estetis, merupakan kesatuan yang integral untuk mencapai tujuan tertinggi
Tuhan yang menundukkan alam semesta untuk manusia. Ketiga, kesatuan kebenaran dan
pengetahuan, kebenaran bersumber pada realitas, dan realitas bersumber dari satu, yaitu
Tuhan. Maka, apa yang disampaikan lewat wahyu tidak bertentangan dengan realitas yang
ada, karena keduanya diciptakan oleh Tuhan. Keempat, kesatuan hidup melalui amanah,
khilafah, dan kaffah (komprehensif). Kelima, kesatuan manusia universal yang mencakup
seluruh umat manusia tanpa terkecuali. Maka, pengembangan sains harus berdasarkan pada
kemaslahatan manusia secara universal (Al-Faruqi, 1981).

Dari sini bisa diketahui bahwa pendidikan Islam tidak mengenal pendikotomian antara
ilmu agama di satu sisi dan ilmu umum di sisi lain. Pendidikan selain mempelajari dan
memperkenalkan ilmu-ilmu dasar agama (Al-Qur’an, Tauhid, Syariah Islam) pada anak
sejak usia dini sebagai landasan utama dan kemudian diikuti dengan ilmu alam, matematika,
ilmu bumi, sejarah, dan sebagainya sesuai dengan perkembangan dan minat anak.
Kesemuanya ini tentu masih berada dalam konteks pengagungan Ilahi, penciptaan alam
semesta. Semisal belajar sejarah, adalah dalam rangka memperkuat keimanan pada Allah
dan mengenang kebesaran bangsa-bangsa di masa lalu sebagaimana yang diturunkan dalam
Al-Qur’an. Belajar ilmu alam juga sebagai salah satu jalan untuk mengenal Tuhan lewat
makhluk-makhluk-Nya. Oleh karenanya, ajaran dasar Islam tidak memberikan tempat pada
pola pikir dikotomi dalam pendidikan dan keilmuan Islam. Lebih jauh lagi, dalam konteks
pendidikan Islam, kedua ilmu agama dan ilmu umum ini dipandang sebagai suatu kesatuan
yang terpadu yang harus dikuasai oleh setiap Muslim untuk meningkatkan daya saing. Oleh
karena itu, lembaga pendidikan Islam dalam menghadapi persaingan abad ke-21 mutlak
tidak bisa ditawar lagi; harus melakukan perimbangan penguasaan sains dan teknologi
dengan keimanan dan ketakwaan yang dipadukan dengan proporsi yang seimbang agar tidak
ketinggalan zaman.

Implikasi terhadap Pendidikan Islam

Yang dimaksud dengan dasar pendidikan adalah pandangan hidup yang mendasari
seluruh aktifitas pendidikan, karena dasar menyangkut masalah ideal dan fundamental, maka
dibutuhkan landasan pandangan hidup yang kokoh dan komprehensif, serta tidak mudah
berubah. (Achmadi, 2005) Dalam diri manusia terdapat potensi dasar berketuhanan. Potensi
dasar ini tidak bisa dirubah oleh siapa pun atau lingkungan apapun. Maka yang pertama
diwajibkan bagi seorang muslim adalah mengetahui Tuhannya dengan penuh keyakinan.
Oleh karena itu, bagi Abudin Nata dasar pendidikan Islam yang paling pertama adalah
Tauhid (ketuhanan), seluruh kegiatan pendidikan Islam dijiwai oleh norma-norma ilahiyah
dan sekaligus dimotivasi sebagai ibadah. Dengan ibadah pekerjaan pendidikan lebih
bermakna, tidak hanya makna material tetapi juga makna spiritual. Dimensi keimanan
menjadi variabel utama dalam menjalankan pendidikan. keimanan akan selalu
berorientasikan pada ketakwan dan membawa manusia pada kebenaran dalam penetapan
misi pengembangan ilmu pengetahuan. Maka dasar utama manusia dalam pendidikan adalah

4 http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 57T|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

&2 Nia Rosita SURAU : Journal of Islamic Education

ketauhidan. Tauhid disini harus difahami dalam kerangka yang terpadu antara yang bercorak
theosentris, dengan antroposentris, yakni tauhid yang didalam fokusnya hanya mengesakan
Allah semata, namun dalam prakteknya berimplikasi kedalam pola fikir, tutur kata, dan sikap
seseorang yang menyakininya. Dengan demikian tauhid yang dimaksudkan disini adalah
tauhid yang transformatif, dan aktual, yaitu tauhid yang mewarnai aktifitas manusia dan
tampak dalam kenyataan. Bukan tauhid yang bersifat taken for granted, yakni dengan
beriman, bahwa seseorang sudah akan dijamin kehidupannya akan bahagia dunia dan akhirat
melainkan tauhid yang disertai dengan amal saleh yang dirasakan manfaatnya oleh individu
sendiri ataupun Masyarakat.

Corak theosentris dan antroposentris ini dilihat dari dua tugas manusia yang diberikan
oleh Tuhan sebagaimana digambarkan di dalam al QS Al-Bagarah: 30 yang artinya:

Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: “Sesungguhnya Aku
hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi”. Mereka berkata: “Mengapa Engkau
hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya
dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan

mensucikan Engkau?” Tuhan berfirman: “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak
kamu ketahui”.(Al-Bagarah : 30)

Oleh karenanya ketauhidan dalam beragama tidak boleh dijadikan dogma, yang semua
orang harus menerimanya, serta ketauhidan yang bersifat pasif. Karena ini akan menjadikan
kejumutan manusia yang menjadikan manusia tidak berkembang.

Dengan demikian, dapat dikatakan konsep pendidikan Islam adalah pendidikan yang
bersumber dri konsep ketuhanan yang bersifat theosentris dan antroposentris, yakni
pendidikan Islam harus berkembang dan dikembangkan berdasarkan semangat berketuhanan
dan semangat kemanusiaan. Artinya dengaan konsep ini pendidikan Islam diharapkan
menghasilkan peserta didik yang memiliki integritas tinggi, yang dapat bersyukur dan
menyatu dengan kehendak Tuhannya, menyatu dengan dirinya sendiri sehingga tidak
memiliki kepribadian yang terbelah, menyatu dengan masyarakat sehingga dapat
menghilangkan disintegrasi sosial, dan menyatu dengan alam sehingga tidak membuat
kerusakan, tetapi menjaga memelihara dan memberdayakan serta mengoptimalkan potensi
alam sesuai kebutuhan manusia.

. Hakikat Manusia

Manusia dalam pandangan Al-Qur'an, manusia sebagai makhluk yang berdimensional
memiliki kedudukan yang sangat mulia. Tetapi sebelum membahas tentang kedudukan perlu
diketahui tentang esensi dan eksistensi manusia. Manusia

memiliki eksistensi dalam hidupnya sebagai abdullah dan khalifah sebagai utusan Allah
dimuka bumi, disini harus bersentuhan dengan sejarah dengan mengembangkan esensi ingin
tahu menjadikan ia bersifat kreatif dengan disemangati dengan nilai-nilai trasendensi.
Manusia dengan tuhan memiliki kedudukan sebagai hamba, yang memiliki inspirasi nilai-
nilai ketuhanan yang tertanam sebagai pejalan amanah tuhan dimuka bumi. Manusia dengan
manusia lainnya memiliki korelasi yang seimbang dan saling bekerja sama dalam rangka
memakmurkan bumi. Manusia dengan alam sekitar merupakan sarana untuk meningkatkan
pengetahuan dan rasa syukur kita terhadap tuhan dan bertugas menjadikan alam sebagai
subyek dalam rangka mendekatkan diri kepada tuhan. (Sutoyo, n.d.)

) http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 58|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

&2 Nia Rosita SURAU : Journal of Islamic Education

Manusia Sebagai Khalifah di Muka Bumi. Coba kita perhatikan dialog antara Allah
dengan para malaikat ketika hendak menciptakan manusia yang pertama yaitu Nabi
Adam As. Yang diabadikan Allah dalam surah al-Bagarah (ayat 30:

Lg_admus " muadsu ACs.qudmu
\JLAeSS\ ) Jedl w"'jddmc.\u.\uu\g ;LA.AS\ dﬁw\gt@.\ﬁ
) palas

artinya: Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: "Sesungguhnya
Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi". Mereka berkata: "Mengapa
Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan
padanya dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji
Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya Aku mengetahui apa
vang tidak kamu ketahui"

%0 [;',\
‘\

\IIF

M. Quraish Shihab dalam menafsirkan kata khalifah pada ayat diatas menjelaskan,
bahwa kata “khalifah pada mulanya berarti yang menggantikan atau ada yang datang
sesudah siapa yang datang sebelumnya. Atas dasar ini, ada yang memahami kata khalifah
disini dalam arti yang menggantikan Allah dalam menegakkan kehendaknya dan
menerapkan ketetapan-ketetapannya. Tetapi hal ini tidak berarti bahwa Allah tidak mampu,
atau menjadikan manusia berkedudukan sebagai tuhan. Tidak, Allah bermaksud dengan
pengangkatan itu untuk menguji manusia dan memberinya penghormatan. Jadi esensi tujuan
penciptaan manusia adalah Allah hendak memberi tugas kepada manusia sebagai khalifah
Allah di bumi, yaitu melaksanakan amanah sesuai tuntunan Allah dan rasulnya dalam bidang
keahlian atau kewenangan sesuai yang dikaruniakan Allah kepadanya.

Beranjak dari permasalahan bahwa ada dua unsur sehubungan dengan makna khalifah,
yakni unsur internal (yang mengarah kepada hubungan horizontal) yang berkaitan dengan
manusia, alam raya dan antar manusia dengan alam raya.

Dalam hubungan horizontal ini mengarah kepada hubungan manusia dengan manusia
lainnya, dan hubungan dengan alam raya, bahwa Allah telah memberikan kehidupan di dunia
sehingga berusaha dan semua dari usaha itu dijadikan sebagai ibadah kepada Allah, karena
Allah tidak melarang manusia untuk bekerja, bahkan tidak hanya memikirkan akhirat saja,
namun berkesinambungan antara dunia dan akhirat.

Dan yang kedua unsur eksternal (kaitan nya dengan hubungan vertical) yaitu penugasan
Allah kepada manusia sebagai mandataris Allah dan pada hakekatnya eksistensi manusia
dalam kehidupan ini adalah membangun dan mengelola dunia tempat hidupnya ini sesuai
dengan kehendak penciptaannya. Tugas kekhalifahan tersebut memang sangat berat. Namun
status ini menunjukkan arah peran manusia sebagai penguasa di bumi atas petunjuk Allah.

Implikasi terhadap Pendidikan Islam

Para ahli pendidikan muslim pada umumnya sependapat bahwa teori dan praktik
kependidikan Islam harus didasarkan pada konsepsi dasar tentang manusia. Pembicaraan di
seputar persoalan ini adalah merupakan sesuatu yang sangat vital dalam pendidikan. Tanpa
kejelasan tentang konsep ini, pendidikan akan meraba- raba, dan bahkan bisa jadi pendidikan

) http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 59|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

&2 Nia Rosita SURAU : Journal of Islamic Education

Islam tidak akan dapat dipahami secara jelas tanpa terlebih dahulu memahami konsep Islam
yang berkaitan dengan pengembangan individu seutuhnya.

Identitas manusia muslim secara sempurna dapat diperoleh setelah fungsinya sebagai
makhluk, pendidik dan si terdidik, hamba Allah (‘abd) dan khalifah Allah, serta potensi
lainnya benar-benar telah dilakukan integrasi secara seimbang dalam kesatuan yang utuh.
Penekanan pada salah satunya sembari meninggalkan yang lain berakibat tidak sempurnanya
identitas manusia sebagai insan kamil atau muslim kaffah (Assegaf, 2011).

Bila pendidikan Islam semata-mata menekankan pembentukan pribadi muslim yang
sanggup mengabdi, beribadah, dan berakhlak karimah, akibatnya pribadi yang terbentuk
adalah kesalehan individual yang mengabaikan penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi,
dan bisa dipastikan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi akan diambil oleh umat yang
lain. Begitu juga sebaliknya, bila pendidikan Islam hanya memfokuskan perannya sebagai
pembentuk khalifah di muka bumi yang sanggup menguasai ilmu dan teknologi dan
menguak rahasia alam untuk dikelola demi kemakmuran hidup di dunia, tanpa memberi
keseimbangan terhadap fungsinya sebagai hamba Allah Swt, maka manusia bisa pandai,
tetapi jiwa dan hatinya kosong dari cahaya ilahi.

Dari uraian terdahulu tentang hakikat manusia dalam konsep Islam, dapat dilihat
implikasi penting konsep tersebut dalam hubungannya dengan pendidikan Islam, yaitu:

Pertama: sudah diketahui bahwa manusia adalah makhluk yang memiliki dua komponen
materi dan immateri (jasmani dan rohani), maka konsepsi itu menghendaki proses
pembinaan yang mengacu ke arah realisasi dan pengembangan komponen-komponen
tersebut. Hal ini berarti bahwa sistem pendidikan Islam harus dibangun di atas konsep
kesatuan (integrasi) antara pendidikan qalbiyah dan aqliyah sehingga mampu menghasilkan
manusia muslim yang pintar secara intelektual dan terpuji secara moral. Jika kedua
komponen itu terpisah atau dipisahkan dalam proses kependidikan Islam, maka manusia
akan kehilangan keseimbangannya dan tidak akan pernah menjadi pribadi-pribadi yang
sempurna (insan kamil).

Kedua: Al-Quran menjelaskan bahwa fungsi penciptaan manusia di alam ini adalah
sebagai khalifah dan ‘abd. Untuk melaksanakan fungsi ini Allah Swt membekali manusia
dengan seperangkat potensi. Dalam konteks ini, maka pendidikan Islam harus merupakan
upaya yang ditujukan ke arah pengembangan potensi yang dimiliki manusia secara
maksimal, sehingga dapat diwujudkan dalam bentuk konkret, dalam kompetensi-kompetensi
yang bermuatan hard skill dan soft skill.

Ketiga: fungsionalisasi pendidikan Islam dalam mencapai tujuannya sangat bergantung
kepada sejauh mana kemampuan umat Islam menerjemahkan dan merealisasikan konsep
tentang hakikat manusia dan fungsi penciptaannya dalam alam semesta ini. Dalam hal ini,
pendidikan Islam harus dijadikan sarana yang kondusif bagi proses transformasi ilmu
pengetahuan dan budaya Islami dari satu generasi kepada generasi berikutnya. Posisi
manusia sebagai khalifah dan ‘abd menghendaki program pendidikan yang menawarkan
sepenuhnya penguasaan ilmu pengetahuan secara totalitas, agar manusia tegar sebagai
khalifah dan takwa sebagai dari aspek ‘abd.

Keempat: agar pendidikan Islam berhasil dalam prosesnya, maka konsep hakikat
manusia dan fungsi penciptaannya dalam alam semesta harus sepenuhnya diakomodasikan
dalam perumusan teori-teori pendidikan Islam melalui pendekatan kewahyuan, empirik

) http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 60|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

&2 Nia Rosita SURAU : Journal of Islamic Education

keilmuan dan rasional filosofis. Dalam hal ini harus dipahami pula bahwa pendekatan
keilmuan dan filosofis hanya merupakan media untuk menalar pesan-pesan Allah yang
absolut, baik melalui ayat-ayat-Nya yang bersifat tekstual (quraniyah), maupun ayat-ayat-
Nya yang bersifat kontekstual (kauniyah), yang telah dijabarkan-Nya melalui sunnatullah.

Kelima: proses internalisasi nilai- nilai Islam kedalam individu atau pribadi
seseorang harus dapat dipadukan melalui peran individu maupun orang lain (guru), sehingga
dapat memperkuat terwujudnya kesatuan pola dan kesatuan tujuan menuju terbentuknya
mentalitas yang sanggup mengamalkan nilai dan norma Islam dalam diri insan kamil (Arifin,
2010).

. Hakikat Masyarakat

Istilah masyarakat berasal dari kata musyarak yang berasal dari Bahasa Arab yang
memiliki arti ikut serta atau berpartisipasi, sedangkan dalam bahasa Inggris disebut Society.
Sehingga bisa dikatakan bahwa masyarakat adalah sekumpulan manusia yang berinteraksi
dan terjalin erat karena sistem tertentu, tradisi tertentu, konvensi dan hukum tertentu yang
sama dan hidup bersama dalam suatu hubungan sosial, dan masyarakat juga merupakan
suatu perwujudan kehidupan bersama manusia, atau suatu kelompok manusia yang hidup
bersama dalam suatu wilayah dengan tatacara berfikir dan bertindak relatif. Mereka
mempunyai kesamaan budaya, wilayah, dan identitas. Dalam masyarakat berlangsung
proses kehidupan sosial, proses antar hubungan dan antar aksi. Dengan demikian
masyarakat dapat diartikan sebagai wadah atau medan tempat berlangsungnya antar aksi
warga masyarakat itu.

Secara umum masyarakat adalah sekumpulan manusia yang bertempat tinggal dalam
suatu wilayah dan saling berinteraksi dengan sesama untuk mencapai tujuan. Anggota
masyarakat terdiri dari berbagai ragam pendidikan, profesi, keahlian, suku, bangsa, agama,
maupun lapisan sosial sehingga menjadi masyarakat yang majemuk. Secara langsung dan
tidak langsung setiap anggota masyarakat tersebut telah menjalin komunikasi mengadakan
kerja sama dan saling mempengaruhi dalam rangka mencapai tujuan.

Menurut Syaikh Taqyuddin An-Nabhani, sekelompok manusia dapat dikatakan sebagai
sebuah masyarakat apabila memiliki pemikiran, perasaan, serta sistem/aturan yang sama.
Dengan kesamaan-kesamaan tersebut, manusia kemudian berinteraksi sesama mereka
berdasarkan kemaslahatan. Menurut Plato tidak membedakan antara pengertian Negara dan
masyarakat. Negara tersusun dari individu-individu dan tidak disebutkan kesatuan-kesatuan
lebih besar. Negara sama dengan masyarakat. Menurut Aristoteles membuat perbedaan
antara Negara dan masyarakat. Negara adalah kumpulan dari unit-unit kemasyarakatan,
masyarakat terdiri dari keluarga-keluarga, sedangkan menurut Comte memperluas analisis-
analisis masyarakat, dengan menganut suatu pandangan tentang masyarakat sebagai lebih
dari suatu agriget (gerombolan) individu-individu (Loren Bagus 2000.)

Dalam Islam alqur'an membahas masyarakat dalam beberapa istilah, diantaranya
menggunakan kata Ummah, Qaum, Qabilah, Sya'b, Tha'Ifah atau Jama'ah. Namun dari
sekian banyak istilah yang digunakan alqur’an lebih banyak menggunakan istilah ummah.
Alqur’an menyebut kata ummah sebanyak 51 kali, sedangkan kata umam sebanyak 13 kali.

) http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 6l1|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

&2 Nia Rosita SURAU : Journal of Islamic Education

Implikasi terhadap Pendidikan Islam

Filsafat pendidikan Islam menekankan pentingnya kolaborasi antara keluarga, sekolah,
dan masyarakat dalam mendidik generasi muda. Masyarakat dalam konteks ini berfungsi
sebagai mitra yang mendukung proses pendidikan. Penanaman nilai- nilai moral dan akhlak
yang baik tidak hanya terjadi di lingkungan sekolah, tetapi juga di rumah dan dalam interaksi
sosial di masyarakat. Hal ini sejalan dengan pandangan al-Ghazali yang menganggap bahwa
pendidikan adalah suatu proses yang melibatkan seluruh elemen masyarakat, bukan hanya
individu atau lembaga pendidikan saja. Dengan demikian, pendidikan dalam Islam bersifat
holistik dan tidak terpisah dari nilai-nilai sosial yang ada dalam masyarakat.

Filsafat pendidikan Islam melihat pendidikan sebagai sarana untuk membentuk karakter
sosial yang sesuai dengan ajaran agama. Oleh karena itu, pendidikan harus dapat
menanamkan nilai-nilai seperti keadilan, tanggung jawab, saling menghormati, dan empati,
yang merupakan bagian dari nilai masyarakat Islam. Pendidikan karakter ini tidak hanya
ditujukan untuk pengembangan pribadi individu, tetapi juga untuk menciptakan masyarakat
yang harmonis dan sejahtera. Sebagai contoh, pendidikan Islam menekankan pentingnya
menjaga hubungan baik dengan sesama, baik dalam keluarga, lingkungan sekolah, maupun
masyarakat luas, sehingga tercipta keselarasan antara individu dan masyarakat.

Berbagai jurnal yang membahas hubungan antara hakikat masyarakat dan filsafat
pendidikan Islam memberikan wawasan yang berharga mengenai bagaimana masyarakat
dapat mempengaruhi tujuan, proses, dan hasil pendidikan dalam konteks Islam. Masyarakat,
dalam pandangan Islam, tidak hanya menjadi tempat bagi proses pendidikan berlangsung,
tetapi juga sebagai agen yang membentuk dan mendukung implementasi prinsip-prinsip
pendidikan Islam. Beberapa jurnal yang membahas hal ini memberikan pemahaman
mendalam mengenai bagaimana hubungan ini berimplikasi pada pendidikan Islam.

Jurnal (Al-Jubouri, 2022) mengungkapkan bahwa hakikat masyarakat dalam pendidikan
Islam tidak dapat dipisahkan dari nilai-nilai Islam itu sendiri. Masyarakat adalah lingkungan
yang harus mencerminkan prinsip-prinsip Islam, yang meliputi keadilan, kasih sayang,
kepedulian terhadap orang lain, dan kerja sama. Masyarakat yang mencerminkan nilai-nilai
ini akan menjadi contoh yang baik bagi peserta didik dalam membentuk sikap dan perilaku
mereka. Pendidikan Islam, menurut jurnal ini, harus berfokus pada pembentukan individu
yang memiliki kesadaran akan nilai-nilai agama yang tidak hanya dipelajari di sekolah, tetapi
juga diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, masyarakat harus memiliki
peran aktif dalam mendukung pendidikan yang mengedepankan nilai-nilai tersebut, baik
dalam interaksi sosial, budaya, maupun ekonomi.

Jurnal (Asyraf, 2021) membahas peran masyarakat sebagai agen perubahan dalam
konteks pendidikan Islam. Masyarakat memiliki peran yang sangat besar dalam menentukan
arah dan tujuan pendidikan Islam, terutama dalam menghadapi tantangan zaman. Implikasi
dari hakikat masyarakat dalam pendidikan Islam adalah bahwa masyarakat harus berperan
dalam mendukung perubahan sosial yang positif, seperti mengurangi kesenjangan sosial,
meningkatkan kualitas pendidikan, dan mengatasi masalah kemiskinan. Jurnal ini
menekankan bahwa masyarakat harus menjadi bagian dari proses perubahan dalam
pendidikan Islam, yang tidak hanya berfokus pada pengajaran ilmu, tetapi juga pada
penguatan karakter dan moralitas peserta didik. Oleh karena itu, pendidikan dalam

) http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 62|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

&2 Nia Rosita SURAU : Journal of Islamic Education

masyarakat Islam harus mengintegrasikan nilai-nilai sosial yang mengarah pada
pembentukan individu yang bertanggung jawab dan peduli terhadap perubahan sosial di
sekitarnya.

Masyarakat berperan sebagai penguat atau bagi tercapainya tujuan pendidikan yang
berlandaskan pada ajaran Islam. Ketika masyarakat mendukung prinsip-prinsip pendidikan
Islam, seperti kedisiplinan, kerja keras, dan kejujuran, mereka menciptakan lingkungan yang
kondusif untuk perkembangan karakter siswa. Sebaliknya, jika masyarakat terjerat dalam
budaya yang bertentangan dengan nilai- nilai Islam, seperti materialisme atau
individualisme, maka hal ini dapat menjadi tantangan besar bagi pendidikan Islam dalam
membentuk karakter siswa yang baik. Oleh karena itu, masyarakat harus memiliki kesadaran
bersama mengenai pentingnya pendidikan berbasis nilai-nilai Islam, serta terlibat aktif dalam
mendukung penerapan prinsip-prinsip tersebut dalam kehidupan sehari-hari.

. Hakikat Alam

Sejarah lahirnya filsafat pendidikan tentang alam diawali oleh banyaknya pertanyaan
yang muncul dari para filsuf Yunani tentang keberadaan alam ini. Thales misalnya, yang
melihat air dan memandang segala sesuatu berasal dari air, berpendapat bahwa alam ini
berasal dari air. Einstein merumuskan persamaan matematis pada tahun 1917, yang
diharapkan dapat melukiskan sifat dan kelakuan alam semesta. Ia melukiskan alam bersifat
statis, tetapi ia gagal menemukannya. Penyelesaian teorinya ditemukan pada tahun 1922,
oleh Friedman dengan menunjukkan persamaan Einstein yang melukiskan alam semesta
yang tidak statis, tetapi berkembang.

Alam semesta yang diciptakan Allah SWT. Telah diteliti oleh ilmuan dari berbagai
belahan bumi ini. Sejak Morley dan Michelson pada tahun 1905, yang mendorong Einstein
melahirkan teori “Relativitasnya”. Demikian juga Gamow pada tahun 1952, yang
menurutnya suatu ketika seluruh alam ini akan semakin mengecil volumenya akibat
ledaknya mendahsyat dari suatu titik dan mengembang sebagaimana diteliti oleh Hubble.
Ledakan dahsyat yang memancarkan radiasi sebagai akibat adanya kilatan dari ledakan
tersebut. Sebagai akibat dari ledakan itu, ekspansi dari radiasi berakibat alam semesta
mendingin yang mengubah radiasi menjadi gelombang mikro (Slahudin,2011).

Menurut Abud (1976) bahwa karena keteraturan alam, saling kait mengait dan saling
melengkapi antara unsur yang satu dengan unsur lainnya, mengharuskan manusia bekerja
sama untuk mewujudkan kehidupan yang sifatnya umum dan mewujudkan manusia yang
baik dengan sifatnya yang khusus. Untuk dapat mewujudkan kehidupan yang baik manusia
berkewajiban mempelajari, memahami dan mengenal hukum keteraturan alam
ini(Maragustam, 2014).

Menurut Al-Jurjani dalam kitab Al-Ta'Arifat, terma “Alam” segala bahasa berarti
segala hal yang menjadi tanda bagi suatu perkara sehingga dapat dikenali, sedangkan secara
terminologi berarti segala sesuatu yang maujud ( maufudat) selain Allah, yang dengan ini
Allah dapat dikenali, baik dari segi nama maupun dari sifatnya. Segala sesuatu selain Allah,
itulah alam secara sederhana. Pengertian ini merupakan pengertian teologis, dalam arti
berdasarkan yang dikemukakan oleh para teologi Islam. Adapun secara filosofis, “alam”
adalah kumpulan faubar (substansi) yang tersusun secara materi ( maddad) dan bentuk (
shurah) yang ada dilangit dan di bumi. Segala sesuatu yang ada di langit dan di bumi, itulah

) http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 63|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

&2 Nia Rosita SURAU : Journal of Islamic Education

alam berdasarkan rumusan filsafat. Alam dalam pengertian ini merupakan alam semesta atau
jagad raya, yang dalam bahasa Inggris disebut universe.

Alquran tidak secara secara khusus mengungkapkan alam semesta dengan tema “alam”
dalam bentuk tunggal, tapi menyebutnya dalam bentuk jamak, yaitu ‘alamin yang
diungkapkan sebanyak 73 kali dalam alqur’an. Menurut Muhammad Abduh, orang Arab
sepakat bahwa kata “alamin tidak digunakan untuk merujuk kepada segala sesuatu yang ada
seperti alam batu, dan alam tanah, akan tetapi, mereka memakai "alamin untuk merujuk
kepada setiap makhluk tuhan yang berakal, atau mendekati sifat-sifat berakal, seperti alam
manusia, alam hewan, dan alam tumbuhan. Dengan ini, Sirajuddin Zar menawarkan bahwa
alqur’an, untuk merujuk alam dalam pengertian alam semesta (universe) itu, menggunakan
kata al-samawat wa al-ardb wa ma bainabuma, yang disebut alquran sebanyak 20 kali. Kata
ini mengacu kepada dua alam, dan alam non fisik atau alam gaib, seperti alam malaikat, alam
jin, dan alam ruh.

Untuk mempermudah kajian, Abu Al-"Ainain menyebut alam semesta dalam filsafat
dengan istilah al-kaun, yang berarti segala sesuatu yang di ciptakan, yang mencangkup nama
segala jenis makhluk, baik yang dapat dihitung maupun yang hanya dapat dideskripsikan
saja. Al-kaun sebagai wujud makhluk Allah dapat dibagi dalam dua kategori; “Alam Al-
Syahadab yang dapat dikenali melalui panca indera seperti langit dan bumi, dan "Alam Al-
Gaib yang hanya dapat dikenali melalui wahyu ilahi, seperti alam malaikat, dan alam jin.
Menurut Mulyadhi Kartanegara, alam semesta dalam tinjauan filsafat Islam diciptakan
melalui kehendak bebas Tuhan, bukan melalui keniscayaan. Alam semesta diciptakan secara
sengaja dan terencana, bukan secara kebetulan. Alam semesta tidak bersifat abadi, tetapi
tercipta dalam waktu dengan sebutan titik awal. Alam diciptakan dari tiada meskipun
ketiadaan ini tidak harus selalu dipahami dalam arti ketiadaan yang mutlak, tetapi ada
sebagai kemungkinan.

Implikasi terhadap Pendidikan Islam

Dalam Islam esensi alam semesta adalah selain dari Allah Swt. Dia adalah al rabb, yaitu
Tuhan Maha Pencipta (khaliq) yang menciptakan seluruh makhluk, makro dan mikro
kosmos. Sebagai pencipta Dia juga yang memelihara dan mendidik seluruh alam. Pendidikan
Islami, dalam penyusunanya dan pengembangan kurikulumnya, harus mengacu kepada
konsepsi tentang alam semesta. Dalam konteks ini selain sebagai institusi pendidikan. Alam
semesta ini juga merupakan wilayah studi yang menjadi objek telaah kajian pendidikan
Islami.

. Hakikat Ilmu Pengetahuan

Istilah ilmu pengetahuan timbul dari dua kata; ilmu dan pengetahuan. Pengetahuan
(Ma'rifah/knowledge) dalam pandangan James K adalah hubungan antara objek dan subjek.
Dengan kata lain pengetahuan adalah paham suatu subjek mengenai objek yang dihadapi.
Subjek disini adalah manusia sebagai kesatuan dan berbagai macam kesanggupan (akal
panca indra,dsb) yang digunakan untuk mengetahui sesuatu. Sebaliknya objek disini adalah
benda atau hal yang diselidiki.

Ilmu dalam pandangan para ahli mempunyai pengertian sebagai berikut:

) http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 64|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

&2 Nia Rosita SURAU : Journal of Islamic Education

1) Ashley Montagu dalam bukunyta The Cultured Man menyebutkan bahwa ilmu adalah
pengetahuan yang disusun dalam satu system yang berasal dari pengamatan studi dan
pengalaman untuk menentukan hakekat dan prinsip tentang sesuatu yang sedang di
pelajari.

2) Zakiah Darojah, dkk. Dalam bukunya "agama Islam" merumuskan bahwa ilmu adalah
seperangkat rumusan pengembangan pengetahuan yang dilaksanakan secara objektif
dan sistematis yang dimanfaatkan untuk memperoleh kebahagiaan yang berasal dari
tuhan dan disimpulkan oleh manusia melalui hasil penemuan pemikiran.

Dari beberapa penemuan di atas, ilmu pengetahuan mempunyai ciri-ciri khusus yaitu:

a. Ilmu pengetahuan mempunyai karakteristik tersendiri, yaitu mempunyai sistematika,
hasil yang diperoleh bersifat rasional dan objektif.

b. Ilmu dihasilkan dari pengamatan, pengalaman, studi dan pemikiran. Baik melakui
pendekatan deduktif maupun induktuf atau keduaduanya.

c. Sumber dari segala ilmu adalah tuhan, karena dia yang menciptakannya

2. 4. Fungsi ilmu adalah untuk keselamatan, kebahagiaan, pengamanan manusia
dari segala sesuatu yang menyulitkan.

Implikasi terhadap Pendidikan Islam

[lmu penetahuan dan pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan, karna perkembangan
masyarakat islam sangat ditentukan oleh kualitas dan kuantitas ilmu pengetahuan yang
dicerna melalui proses pendidikan. Sains yang dikembangkan dalam pendidikan haruslah
berorientasi pada nilai-nilai islami. Dengan potensi akal, manusia dapat mencari kebenaran
walaupun akal bukan satu-satunya sumber kebenaran. Kebenaran sebenarnya dapat dicapai
melalui pendekatan ilmiah dan filosofis dan sebagai pemandu kebenaran tersebut dibutuhkan
wahyu, yang sebelumnya harus dipercayai sebagai sumber kebeneran dari tuhan. Antara akal
dan wahyu yang merupakan sumber ilmu pengetahuan satu sama lainnya berhubungan erat
dan tidak mungkin terjadi antithesis.

Akal dengan kekuatannya mampu menguak ilmu pengetahuan yang rasional, sedangkan
wahyu melengkapinya dengan objek yang tidak hanya rasional tetapi juga supra rasional.
Dengan demikian, sumber ilmu pengetahuan yang dikembangkan dalam Pendidikan islam
tidak menghendaki adanya dikotomi keilmuan. Terjadinya dikotomi dalam pendidikan islam
akan mengakibatkan hal-hal sebagai berikut:

a. Kegagalan dalam merumuskan prinsip tauhid.

b. Lembaga pendidikan islam akan melahirkan manusia yang berkepribadian ganda atau
justru melahirkan dan memperkokoh system kehidupan umat yang sekuleristis dan
matrealistis.

c. Tata kehidupan umat yang demikian akan melahirkan peradaban barat yang dipoles
dengan nama Islam.

[lmu pengetahuan pada hakekatnya dikembangkan dalam rangka melaksanakan amanah
tuhan dalam mengendalikan alam dan isinya, sehingga dengan bertambahnya ilmu
pengetahuan seseorang, bertambah pulalah petunjuk tuhan. Oleh karna itu, ilmu pengetahuan
dapat memberi nilai pragmatis apabila ilmu pengetahuan tersebut dapat menumbuhkan daya
kreatifitas dan produktifitas dalam menjalani kehidupan sebagai hamba dan kholifah Allah.

) http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 65|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

&2 Nia Rosita SURAU : Journal of Islamic Education

Kesimpulan

Pendidikan Islam harus didasarkan pada pemahaman filosofis tentang lima aspek penting,
yaitu hakikat Tuhan, manusia, masyarakat, alam, dan ilmu pengetahuan. Kelima unsur ini saling
berkaitan dan menjadi dasar dalam membangun sistem pendidikan Islam yang integral dan
transformatif.

Hakikat Tuhan dipahami sebagai sumber utama ilmu dan nilai, yang menuntun manusia
untuk belajar tidak hanya demi duniawi, tetapi juga sebagai bentuk pengabdian kepada-Nya.
Dengan demikian, pendidikan Islam harus mengedepankan nilai-nilai ketauhidan (tauhid)
sebagai ruh dalam seluruh proses pendidikan. Ilmu pengetahuan, baik yang bersifat agama
maupun umum, pada dasarnya bersumber dari Tuhan, dan tidak boleh dipisahkan secara
dikotomis. Manusia dalam Islam dipandang sebagai makhluk berakal, bermoral, dan spiritual,
yang memiliki tanggung jawab sebagai hamba Allah dan khalifah di muka bumi. Pendidikan
Islam harus mampu membentuk manusia seutuhnya yang cerdas secara intelektual, kuat secara
spiritual, dan mulia secara akhlak.

Masyarakat menjadi wadah tempat pendidikan berlangsung dan juga turut membentuk
nilai-nilai peserta didik. Karena itu, kolaborasi antara keluarga, sekolah, dan masyarakat sangat
penting untuk menciptakan lingkungan yang mendukung proses pendidikan yang sesuai dengan
ajaran Islam.

Alam dalam pandangan Islam bukan hanya objek fisik, tetapi juga tanda-tanda (ayat)
kebesaran Tuhan yang harus dijaga dan dimanfaatkan dengan bijak. Oleh karena itu, pendidikan
harus menumbuhkan kesadaran ekologis dan tanggung jawab terhadap kelestarian ciptaan
Allah.Sementara itu, ilmu pengetahuan tidak hanya dipandang sebagai hasil akal semata, tetapi
juga sebagai amanah Tuhan yang harus digunakan untuk kemaslahatan umat manusia. Ilmu
dalam pendidikan Islam harus berkembang dalam kerangka nilai-nilai ilahiyah dan tidak
mengabaikan aspek spiritual serta moralitas. Dengan pemahaman tersebut, maka pendidikan
Islam seharusnya menghasilkan peserta didik yang tidak hanya pandai secara akademik, tetapi
juga memiliki karakter kuat, peduli terhadap sesama dan alam, serta mampu menjalankan peran
sosial dan spiritualnya dengan baik. Pendidikan seperti ini akan mencetak insan yang
paripurna, yang mampu menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan jati dirinya sebagai
hamba dan khalifah Allah.

Referensi

Achmadi, Ideologi Pendidikan Islam Paradigma Humanismeteosentris, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2005) hal. 81

Al-Faruqi, Ismail R, Islamisasi [Imu Pengetahuan, (Bandung: Pustaka, 1981), hal. 55-96
Al-Qardhawi, Yusuf, Karakteristik Islam Kajian Analitik, Terj. Rofi’ Munawwar, Tajuddin
(Surabaya: Risalah Gusti,1994), hal. 136

Anshori, M., & Iswati. Metodologi penelitian kuantitatif: edisi 1 (Airlangga University Press.
2019)

Arif, Mahmud, Pendidikan Islam Transformastif,(Yogyakarta: LkiS, 2008), hal.103

) http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 66|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

&2 Nia Rosita SURAU : Journal of Islamic Education

Arifin, Muzayyin, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara., 2010), 158
Assegaf, Abd Rahman, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2011), 163

Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam Tradisi Dan Modernisasi Menuju Millennium Baru,
(Jarakta: Logos, 2002)

Husaini, Adian, et. Al., Filsafat [lmu Perspektif Barat Dan Islam, (Jakarta: Gema Insani, 2013),
hal.93

Khobir, A., Sholeh, M., & Mahfud, M. (2016). Hakikat manusia dan implikasinya dalam proses
pendidikan. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 13(Al-Qardhawi, 1994), 189-202.

Kartanegara, Mulyadi, Integrasi [lmu Sebuah Rekontruksi Holistik, (Bandung: Mizan, 2005),
hal.47

Mas’ud, Abdurrahman, Menggagas Format Pendidikan Nondikotomik; Humanisme Religious
Sebagai Paradigma Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Gama Media, 2002), hal. 45

Murtadho, W. (2025). Hakikat alam semesta menurut pandangan Islam dan implikasinya bagi
pendidikan Islam. Pena: Jurnal Pendidikan Islam, 7(Anshori & Iswati, 2019), 55-68.

Sa’diyah, A. (2019). Hakikat manusia, alam semesta, dan masyarakat dalam konteks
pendidikan Islam. Jurnal Filsafat Pendidikan Islam, 4(Anshori & Iswati, 2019), 45-62.

Salahudin, Anas, Filsafat Pendidikan, ( Bandung : CV Pustaka Setia, 2011), h. 10

Syarif, M. (2017). Hakekat manusia dan implikasinya pada pendidikan Islam. Al-Thariqah:
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(Al-Qardhawi, 1994), 101-112.

Tarbiyatuna. (2023). Hakikat manusia dalam perspektif Islam serta implikasinya. Tarbiyatuna:
Jurnal Pendidikan Ilmiah, 8(Al-Qardhawi, 1994), 233-246.

Sutoyo,Anwar, Manusia Dalam Perspektitf Alqur'an, ( Yogyakarta : Pustaka Pelajar ) h. 40
Suharto,Toto, Filsafat Pendidikan Islam, ( Yogyakarta: Ar-Ruzzma Media, 2006), h. 96-97

Tafsir, Ahmad, Filsafat Pendidikan Islam Integrasi Jasmani, Rohani Dan Kalbu Memanusiakan
Manusia, (Bandung: PT Remaja Rosdakary, 2007), hal.103

) http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 67|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

