
Nia Rosita 

SURAU : Journal of Islamic Education 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720 

SURAU : Journal of Islamic Education 

e-ISSN: 3031-0962 

                                                               p-ISSN:  

 

 

©2025 by the authors. Submitted for open access publication under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution-
ShareAlike 4.0 International License-(CC-BY-SA) (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

Hakikat Tuhan, Manusia, Masyarakat, Alam, dan Ilmu Pengetahuan serta 

Implikasinya dalam Pendidikan Islam 

Nia Rosita1      

 
Email : niarst1105@gmail.com  Abstrack 

Education is an important and fundamental pillar in the development of 

human civilization. However, the philosophical basis of education is 

often overlooked, even though a deep understanding of the nature of 

God, humans, society, nature, and science greatly determines the 

direction, objectives, and implementation of education. These five main 

elements are not only the objects of philosophical study, but also the 

foundation for building and shaping a holistic and transformative 

educational paradigm. This research is a literature study aimed at 

gaining a deep understanding of an issue by utilizing references or 

written sources as a basis for analysis. Islamic education must be based 

on a philosophical understanding of five important aspects, namely the 

nature of God as the main paradigm, humans as subjects and objects, 

society, nature, and science as means to achieve educational goals. 

These five elements are interrelated and form the basis for building an 

integral and transformative Islamic education system. The implication 

of examining these five main elements is that the design of the concept, 

implementation, and goals of education can be achieved optimally in 

accordance with Islamic expectations. 

 

Abstrak 

Pendidikan merupakan pilar penting dan fundamental dalam 

perkembangan peradaban manusia. Namun, dasar filosofis 

pendidikan sering diabaikan, padahal pemahaman yang mendalam 

tentang sifat Tuhan, manusia, masyarakat, alam, dan ilmu 

pengetahuan sangat menentukan arah, tujuan, dan implementasi 

pendidikan. Kelima unsur utama ini tidak hanya menjadi objek studi 

filosofis, tetapi juga landasan untuk membangun dan membentuk 

paradigma pendidikan yang holistik dan transformatif. Penelitian ini 

merupakan studi literatur yang bertujuan untuk memperoleh 

pemahaman mendalam tentang suatu isu dengan memanfaatkan 

referensi atau sumber tertulis sebagai dasar analisis. Pendidikan 

Islam harus didasarkan pada pemahaman filosofis lima aspek penting, 

yaitu sifat Tuhan sebagai paradigma utama, manusia sebagai subjek 

dan objek, masyarakat, alam, dan ilmu pengetahuan sebagai sarana 

untuk mencapai tujuan pendidikan. Kelima elemen ini saling terkait 

dan membentuk dasar untuk membangun sistem pendidikan Islam 

yang integral dan transformatif. Implikasi dari mengkaji kelima 

elemen utama ini adalah bahwa desain konsep, implementasi, dan 

tujuan pendidikan dapat dicapai secara optimal sesuai dengan 

harapan Islam. 

Authors Affiliation: 
1 UIN Sunan Gunung Djati, Indonesia 

 

Article History : 

Submission : May 12, 2025 
Revised : June 01, 2025 

Accepted : June 11, 2025 

Published:  June 30, 2025 

 

 

Keyword : The Nature of God, 
Humans, Society, Nature, Science, 

Islamic Education 

 
 

Kata Kunci : Hakikat, Tuhan, 

Manusia, Masyarakat, Alam, Ilmu 
Pengetahuan, Pendidikan Islam  

Pendahuluan  

Kajian utama dalam filsafat pendidikan Islam berangkat dan mengacu kepada hakikat tuhan, 

manusia, alam, masyarakat,  dan ilmu pengetahuan. Kelima komponen ini sangat perlu dikaji 

secara mendalam untuk mencapai tujuan pendidikan yang lebih optimal. Pilar-pilar utama ini 

dalam pembangunan peradaban manusia. Namun, landasan filosofis dari pendidikan seringkali 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720
mailto:niarst1105@gmail.com


 Nia Rosita  SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720  55 | P a g e  

terabaikan, padahal pemahaman mendalam tentang hakikat Tuhan, manusia, masyarakat, alam, 

dan ilmu pengetahuan sangat menentukan arah, tujuan, serta metode pendidikan itu sendiri. 

Kelima unsur tersebut bukan hanya objek kajian filsafat, tetapi juga fondasi dalam membentuk 

paradigma pendidikan yang holistik dan transformative.  

Hakikat Tuhan dalam konteks pendidikan berperan sebagai sumber nilai, etika, dan tujuan 

akhir dari proses pembelajaran. Keberadaan Tuhan memberikan dimensi transendental yang 

memandu manusia untuk tidak hanya mencari pengetahuan demi kepentingan dunia semata, 

tetapi juga sebagai bentuk pengabdian dan pencarian makna hidup yang lebih tinggi. Sementara 

itu, hakikat manusia sebagai makhluk berakal, berperasaan, dan bermoral menempatkannya 

sebagai subjek sekaligus objek dalam proses pendidikan. Pendidikan tidak hanya membentuk 

kemampuan kognitif, tetapi juga membentuk karakter, nilai, dan spiritualitas manusia. 

Masyarakat dan alam merupakan dua entitas yang secara langsung memengaruhi dan 

dipengaruhi oleh proses pendidikan. Masyarakat menjadi tempat aktualisasi hasil pendidikan, 

sementara alam menjadi laboratorium pembelajaran yang menyimpan berbagai hikmah dan 

pengetahuan. Pemahaman yang utuh terhadap keduanya memungkinkan pendidikan untuk 

melahirkan manusia yang tidak hanya adaptif secara sosial, tetapi juga memiliki kesadaran 

ekologis yang tinggi. Ilmu pengetahuan, dalam hal ini, bukan hanya sebagai kumpulan informasi, 

melainkan sebagai proses pencarian kebenaran yang berakar dari rasa ingin tahu manusia 

terhadap dirinya, lingkungannya, dan Tuhannya. Dalam konteks pendidikan, ilmu pengetahuan 

menjadi sarana penting untuk mengembangkan potensi peserta didik secara menyeluruh. 

Perkembangan yang terjadi pada konsep ilmu pengetahuan akan berdampak secara 

signifikan terhadap pelaksanaan pendidikan. Kajian ini akan mengkaji lebih dalam kelima unsur 

pokok dalam pendidikan Islam dan akan melihat implikasinya, sehingga arah dan tujuan 

pendidikan Islam dapat tercapai secara maksimal sesuai nilai-nilai Islam.  

Metodologi Penelitian 

Dalam penelitian ini, penulis menerapkan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

pustaka (library research) sebagai teknik utama dalam pengumpulan data. Studi pustaka 

merupakan suatu bentuk metode penelitian yang dilaksanakan dengan cara menelaah dan 

mengumpulkan data serta informasi yang bersumber dari berbagai literatur atau bahan-bahan 

tertulis yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, tesis, dan dokumen-dokumen akademik 

lainnya. Menurut Sari (2020),  penelitian kepustakaan ini dipilih bertujuan untuk memperoleh 

pemahaman yang mendalam terhadap suatu permasalahan dengan memanfaatkan referensi atau 

sumber-sumber tertulis sebagai landasan analisis (Anshori & Iswati, 2019). 

Penelitian ini secara khusus diarahkan untuk mengkaji dan menganalisis secara kritis 

literatur- literatur ilmiah yang berhubungan langsung dengan topik yang diteliti. Kajian 

dilakukan dengan cara menggabungkan teori-teori yang relevan dan telah dikembangkan oleh 

para ahli sebelumnya guna memperkuat kerangka berpikir serta argumentasi yang dibangun 

dalam penelitian ini. Sumber data utama yang digunakan meliputi karya-karya akademik seperti 

buku referensi, jurnal nasional dan internasional, skripsi, tesis, serta sumber lainnya yang 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720


 Nia Rosita  SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720  56 | P a g e  

memiliki keterkaitan kuat dengan fokus permasalahan. Sumber primernya adalah buku-buku 

filsafat pendidikan Islam dan sekundernya artikel, tesis dan skirpsi yang relevan. 

Dalam proses analisis data, penulis menggunakan tiga tahapan utama dalam metode 

kualitatif, yaitu: pertama, reduksi data, yakni proses pemilahan dan penyederhanaan informasi 

yang telah diperoleh untuk memfokuskan pada data yang paling relevan; kedua, penyajian data 

(data display), yaitu proses mengorganisasi dan menampilkan data dalam bentuk yang sistematis 

sehingga memudahkan dalam penarikan kesimpulan; dan ketiga, verifikasi atau penarikan 

kesimpulan, yang dilakukan dengan cara menelaah kembali data yang telah dianalisis guna 

memperoleh pemahaman yang utuh dan valid terhadap permasalahan yang diteliti. 

Hasil dan Pembahasan 

1. Hakikat Tuhan (Allah) Hakikat Tuhan 

Tuhan sebagaimana dikatakan oleh Yusuf Al-Qardhawi (1994) adalah manhaj, yaitu 

Tuhan sebagai sumber. Dalam konteks nalar budaya Arab-Islam, ada tiga bentuk nalar, yaitu 

Tuhan, manusia, dan alam. Dalam struktur nalar, Tuhan menjadi sentral dalam proses nalar 

untuk memahami penalaran manusia dan alam (Arif, 2008). Jadi, semangat ketauhidan 

menjadi landasan untuk mencari ilmu pengetahuan. Islam mengajarkan bahwa Tuhan 

merupakan sumber dari segala sesuatu. Ilmu dan kekuasaannya meliputi bumi dan langit, 

yang nyata maupun yang ghaib. Secara aplikatif, sumber ilmu dalam epistemologi Islam 

berupa wahyu Tuhan, hati/intuisi, akal, dan indra (Husaini et al., 2013). 

Dalam praksisnya, kadang ada pemilahan melihat dari epistemologi di atas. Ilmu-ilmu 

agama (atau naqliyah), misalnya, berdasarkan kepada otoritas, bukan akal. Yang dimaksud 

dengan otoritas di sini adalah Al-Qur’an dan Hadis yang bertindak sebagai tafsir atasnya. 

Jadi, sumber ilmu agama adalah kitab suci (Al-Qur’an), sedangkan sumber dari ilmu-ilmu 

umum adalah alam semesta yang terhampar luas di hadapan kita melalui galaksi-galaksi 

yang amat luas hingga atom-atom yang amat kecil dan juga diri kita sendiri sebagai manusia 

(Kartanegara, 2005). Dengan bahasa lain, Ahmad Tafsir mengatakan Tuhan menyediakan 

dua sumber untuk belajar, yaitu Al-Qur’an (nash) dan akhwal (alam semesta) (Tafsir, 2007). 

Persoalan klasik dalam pendidikan Islam yang masih melekat sampai sekarang adalah 

masalah dikotomi keilmuan. Pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum menyebabkan 

peserta didik mempunyai kepribadian ganda. Pemilihan ilmu agama dan ilmu umum ini 

sangat bertentangan dengan ajaran Islam yang universal dan integral, karena semua cabang 

ilmu dalam Islam bersumber dari satu, yaitu Allah. Memang dalam Islam ada hirarki ilmu, 

tapi hirarki ini pada akhirnya bermuara pada pengetahuan tentang “yang Maha Tunggal” 

sebagai substansi segenap ilmu. Para ilmuwan Muslim mengklasifikasikan sub-cabang ilmu 

kepada dua bagian: Pertama, Al-Ulum Al-Naqliyah, yaitu ilmu-ilmu yang disampaikan 

lewat wahyu, tetapi melibatkan akal, yakni ilmu-ilmu agama, yang menurut Al-Ghazali 

disebut sebagai ilmu Fardhu ‘Ain. Kedua, Al-Ulum Al-Aqliyah, yaitu ilmu-ilmu intelektual 

yang diperoleh sepenuhnya melalui akal (rasio) dan pengalaman empiris yang disebut sains 

(Azra, 2002). 

Dalam upaya merespons dikotomi keilmuan, Al-Faruqi dengan semangat ke-Tauhid-an 

meletakkan pondasi epistemologi keilmuan Islam dengan landasan lima macam kesatuan, 

yaitu: pertama, keesaan Allah bahwa tidak ada Tuhan selain Allah yang menguasai dan 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720


 Nia Rosita  SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720  57 | P a g e  

memelihara alam semesta. Ini berimplikasi bahwa sains bukan hanya menerapkan dan 

memahami realitas yang terpisah dari Tuhan, tetapi sebagai bagian integral dari eksistensi 

Tuhan. Kedua, kesatuan ciptaan bahwa semesta ini, baik yang material, psikis, biologis, 

sosial, maupun estetis, merupakan kesatuan yang integral untuk mencapai tujuan tertinggi 

Tuhan yang menundukkan alam semesta untuk manusia. Ketiga, kesatuan kebenaran dan 

pengetahuan, kebenaran bersumber pada realitas, dan realitas bersumber dari satu, yaitu 

Tuhan. Maka, apa yang disampaikan lewat wahyu tidak bertentangan dengan realitas yang 

ada, karena keduanya diciptakan oleh Tuhan. Keempat, kesatuan hidup melalui amanah, 

khilafah, dan kaffah (komprehensif). Kelima, kesatuan manusia universal yang mencakup 

seluruh umat manusia tanpa terkecuali. Maka, pengembangan sains harus berdasarkan pada 

kemaslahatan manusia secara universal (Al-Faruqi, 1981). 

Dari sini bisa diketahui bahwa pendidikan Islam tidak mengenal pendikotomian antara 

ilmu agama di satu sisi dan ilmu umum di sisi lain. Pendidikan selain mempelajari dan 

memperkenalkan ilmu-ilmu dasar agama (Al-Qur’an, Tauhid, Syariah Islam) pada anak 

sejak usia dini sebagai landasan utama dan kemudian diikuti dengan ilmu alam, matematika, 

ilmu bumi, sejarah, dan sebagainya sesuai dengan perkembangan dan minat anak. 

Kesemuanya ini tentu masih berada dalam konteks pengagungan Ilahi, penciptaan alam 

semesta. Semisal belajar sejarah, adalah dalam rangka memperkuat keimanan pada Allah 

dan mengenang kebesaran bangsa-bangsa di masa lalu sebagaimana yang diturunkan dalam 

Al-Qur’an. Belajar ilmu alam juga sebagai salah satu jalan untuk mengenal Tuhan lewat 

makhluk-makhluk-Nya. Oleh karenanya, ajaran dasar Islam tidak memberikan tempat pada 

pola pikir dikotomi dalam pendidikan dan keilmuan Islam. Lebih jauh lagi, dalam konteks 

pendidikan Islam, kedua ilmu agama dan ilmu umum ini dipandang sebagai suatu kesatuan 

yang terpadu yang harus dikuasai oleh setiap Muslim untuk meningkatkan daya saing. Oleh 

karena itu, lembaga pendidikan Islam dalam menghadapi persaingan abad ke-21 mutlak 

tidak bisa ditawar lagi; harus melakukan perimbangan penguasaan sains dan teknologi 

dengan keimanan dan ketakwaan yang dipadukan dengan proporsi yang seimbang agar tidak 

ketinggalan zaman. 

Implikasi terhadap Pendidikan Islam 

Yang dimaksud dengan dasar pendidikan adalah pandangan hidup yang mendasari 

seluruh aktifitas pendidikan, karena dasar menyangkut masalah ideal dan fundamental, maka 

dibutuhkan landasan pandangan hidup yang kokoh dan komprehensif, serta tidak mudah 

berubah. (Achmadi, 2005) Dalam diri manusia terdapat potensi dasar berketuhanan. Potensi 

dasar ini tidak bisa dirubah oleh siapa pun atau lingkungan apapun. Maka yang pertama 

diwajibkan bagi seorang muslim adalah mengetahui Tuhannya dengan penuh keyakinan. 

Oleh karena itu, bagi Abudin Nata dasar pendidikan Islam yang paling pertama adalah 

Tauhid (ketuhanan), seluruh kegiatan pendidikan Islam dijiwai oleh norma-norma ilahiyah 

dan sekaligus dimotivasi sebagai ibadah. Dengan ibadah pekerjaan pendidikan lebih 

bermakna, tidak hanya makna material tetapi juga makna spiritual. Dimensi keimanan 

menjadi variabel utama dalam menjalankan pendidikan. keimanan akan selalu 

berorientasikan pada ketakwan dan membawa manusia pada kebenaran dalam penetapan 

misi pengembangan ilmu pengetahuan. Maka dasar utama manusia dalam pendidikan adalah 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720


 Nia Rosita  SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720  58 | P a g e  

ketauhidan. Tauhid disini harus difahami dalam kerangka yang terpadu antara yang bercorak 

theosentris, dengan antroposentris, yakni tauhid yang didalam fokusnya hanya mengesakan 

Allah semata, namun dalam prakteknya berimplikasi kedalam pola fikir, tutur kata, dan sikap 

seseorang yang menyakininya. Dengan demikian tauhid yang dimaksudkan disini adalah 

tauhid yang transformatif, dan aktual, yaitu tauhid yang mewarnai aktifitas manusia dan 

tampak dalam kenyataan. Bukan tauhid yang bersifat taken for granted, yakni dengan 

beriman, bahwa seseorang sudah akan dijamin kehidupannya akan bahagia dunia dan akhirat 

melainkan tauhid yang disertai dengan amal saleh yang dirasakan manfaatnya oleh individu 

sendiri ataupun Masyarakat. 

Corak theosentris dan antroposentris ini dilihat dari dua tugas manusia yang diberikan 

oleh Tuhan sebagaimana digambarkan di dalam al QS Al-Baqarah: 30 yang artinya: 

Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: “Sesungguhnya Aku 

hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi”. Mereka berkata: “Mengapa Engkau 

hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya 

dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan 

mensucikan Engkau?” Tuhan berfirman: “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak 

kamu ketahui”.(Al-Baqarah : 30) 

 

Oleh karenanya ketauhidan dalam beragama tidak boleh dijadikan dogma, yang semua 

orang harus menerimanya, serta ketauhidan yang bersifat pasif. Karena ini akan menjadikan 

kejumutan manusia yang menjadikan manusia tidak berkembang. 

Dengan demikian, dapat dikatakan konsep pendidikan Islam adalah pendidikan yang 

bersumber dri konsep ketuhanan yang bersifat theosentris dan antroposentris, yakni 

pendidikan Islam harus berkembang dan dikembangkan berdasarkan semangat berketuhanan 

dan semangat kemanusiaan. Artinya dengaan konsep ini pendidikan Islam diharapkan 

menghasilkan peserta didik yang memiliki integritas tinggi, yang dapat bersyukur dan 

menyatu dengan kehendak Tuhannya, menyatu dengan dirinya sendiri sehingga tidak 

memiliki kepribadian yang terbelah, menyatu dengan masyarakat sehingga dapat 

menghilangkan disintegrasi sosial, dan menyatu dengan alam sehingga tidak membuat 

kerusakan, tetapi menjaga memelihara dan memberdayakan serta mengoptimalkan potensi 

alam sesuai kebutuhan manusia. 

 

2. Hakikat Manusia 

Manusia dalam pandangan Al-Qur`an, manusia sebagai makhluk yang berdimensional 

memiliki kedudukan yang sangat mulia. Tetapi sebelum membahas tentang kedudukan perlu 

diketahui tentang esensi dan eksistensi manusia.  Manusia 

memiliki eksistensi dalam hidupnya sebagai abdullah dan khalifah sebagai utusan Allah 

dimuka bumi, disini harus bersentuhan dengan sejarah dengan mengembangkan esensi ingin 

tahu menjadikan ia bersifat kreatif dengan disemangati dengan nilai-nilai trasendensi. 

Manusia dengan tuhan memiliki kedudukan sebagai hamba, yang memiliki inspirasi nilai- 

nilai ketuhanan yang tertanam sebagai pejalan amanah tuhan dimuka bumi. Manusia dengan 

manusia lainnya memiliki korelasi yang seimbang dan saling bekerja sama dalam rangka 

memakmurkan bumi. Manusia dengan alam sekitar merupakan sarana untuk meningkatkan 

pengetahuan dan rasa syukur kita terhadap tuhan dan bertugas menjadikan alam sebagai 

subyek dalam rangka mendekatkan diri kepada tuhan. (Sutoyo, n.d.) 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720


 Nia Rosita  SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720  59 | P a g e  

Manusia Sebagai Khalifah di Muka Bumi. Coba kita perhatikan dialog antara Allah 

dengan para malaikat ketika hendak menciptakan manusia yang pertama yaitu Nabi 

Adam As. Yang diabadikan Allah dalam surah al-Baqarah (ayat 30: 

ىِٕكَةِْ رَبُّكَْ قاَلَْ وَاذِْ 
ان ِيْ   لِل مَل ٰۤ ضِْ فىِ  جَاعِلْ   ِِ رَ  ْ الْ 

ا خَلِي فةَ   علَُْ  قاَلوُ ْٓ   يُّف سِدُْ مَنْ  فِي هَا اتَجَ 
فِكُْ فِي هَا ءَْ  وَيسَ  مَاٰۤ نُْ الد ِ دِكَْ حُْنسَُب ِْ وَنَح  سُْ بحَِم  ْْٓ  قاَلَْ لكََْ  وَنقُدَ ِ لَمُْ اِن ِي    لَْْ مَا اعَ 

نَْ ۝٣٠ تعَ لمَُو   
artinya: Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: "Sesungguhnya 

Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi". Mereka berkata: "Mengapa 

Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan 

padanya dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji 

Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya Aku mengetahui apa 

yang tidak kamu ketahui" 

 

M. Quraish Shihab dalam menafsirkan kata khalifah pada ayat diatas menjelaskan, 

bahwa kata “khalifah pada mulanya berarti yang menggantikan atau ada yang datang 

sesudah siapa yang datang sebelumnya. Atas dasar ini, ada yang memahami kata khalifah 

disini dalam arti yang menggantikan Allah dalam menegakkan kehendaknya dan 

menerapkan ketetapan-ketetapannya. Tetapi hal ini tidak berarti bahwa Allah tidak mampu, 

atau menjadikan manusia berkedudukan sebagai tuhan. Tidak, Allah bermaksud dengan 

pengangkatan itu untuk menguji manusia dan memberinya penghormatan. Jadi esensi tujuan 

penciptaan manusia adalah Allah hendak memberi tugas kepada manusia sebagai khalifah 

Allah di bumi, yaitu melaksanakan amanah sesuai tuntunan Allah dan rasulnya dalam bidang 

keahlian atau kewenangan sesuai yang dikaruniakan Allah kepadanya. 

Beranjak dari permasalahan bahwa ada dua unsur sehubungan dengan makna khalifah,  

yakni  unsur  internal  (yang  mengarah  kepada  hubungan  horizontal) yang berkaitan dengan 

manusia, alam raya dan antar manusia dengan alam raya. 

Dalam hubungan horizontal ini mengarah kepada hubungan manusia dengan manusia 

lainnya, dan hubungan dengan alam raya, bahwa Allah telah memberikan kehidupan di dunia 

sehingga berusaha dan semua dari usaha itu dijadikan sebagai ibadah kepada Allah, karena 

Allah tidak melarang manusia untuk bekerja, bahkan tidak hanya memikirkan akhirat saja, 

namun berkesinambungan antara dunia dan akhirat. 

Dan yang kedua unsur eksternal (kaitan nya dengan hubungan vertical) yaitu penugasan 

Allah kepada manusia sebagai mandataris Allah dan pada hakekatnya eksistensi manusia 

dalam kehidupan ini adalah membangun dan mengelola dunia tempat hidupnya ini sesuai 

dengan kehendak penciptaannya. Tugas kekhalifahan tersebut memang sangat  berat. Namun 

status ini menunjukkan arah peran manusia sebagai penguasa di bumi atas petunjuk Allah. 

Implikasi terhadap Pendidikan Islam 

Para ahli pendidikan muslim pada umumnya sependapat bahwa teori dan praktik 

kependidikan Islam harus didasarkan pada konsepsi dasar tentang manusia. Pembicaraan di 

seputar persoalan ini adalah merupakan sesuatu yang sangat vital dalam pendidikan. Tanpa 

kejelasan tentang konsep ini, pendidikan akan meraba- raba, dan bahkan bisa jadi pendidikan 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720


 Nia Rosita  SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720  60 | P a g e  

Islam tidak akan dapat dipahami secara jelas tanpa terlebih dahulu memahami konsep Islam 

yang berkaitan dengan pengembangan individu seutuhnya. 

Identitas manusia muslim secara sempurna dapat diperoleh setelah fungsinya sebagai 

makhluk, pendidik dan si terdidik, hamba Allah (‘abd) dan khalifah Allah, serta potensi 

lainnya benar-benar telah dilakukan integrasi secara seimbang dalam kesatuan yang utuh. 

Penekanan pada salah satunya sembari meninggalkan yang lain berakibat tidak sempurnanya 

identitas manusia sebagai insan kamil atau muslim kaffah (Assegaf, 2011). 

Bila pendidikan Islam semata-mata menekankan pembentukan pribadi muslim yang 

sanggup mengabdi, beribadah, dan berakhlak karimah, akibatnya pribadi yang terbentuk 

adalah kesalehan individual yang mengabaikan penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi, 

dan bisa dipastikan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi akan diambil oleh umat yang 

lain. Begitu juga sebaliknya, bila pendidikan Islam hanya memfokuskan perannya sebagai 

pembentuk khalifah di muka bumi yang sanggup menguasai ilmu dan teknologi dan 

menguak rahasia alam untuk dikelola demi kemakmuran hidup di dunia, tanpa memberi 

keseimbangan terhadap fungsinya sebagai hamba Allah Swt, maka manusia bisa pandai, 

tetapi jiwa dan hatinya kosong dari cahaya ilahi. 

Dari uraian terdahulu tentang hakikat manusia dalam konsep Islam, dapat dilihat 

implikasi penting konsep tersebut dalam hubungannya dengan pendidikan Islam, yaitu: 

Pertama: sudah diketahui bahwa manusia adalah makhluk yang memiliki dua komponen 

materi dan immateri (jasmani dan rohani), maka konsepsi itu menghendaki proses 

pembinaan yang mengacu ke arah realisasi dan pengembangan komponen-komponen 

tersebut. Hal ini berarti bahwa sistem pendidikan Islam harus dibangun di atas konsep 

kesatuan (integrasi) antara pendidikan qalbiyah dan aqliyah sehingga mampu menghasilkan 

manusia muslim yang pintar secara intelektual dan terpuji secara moral. Jika kedua 

komponen itu terpisah atau dipisahkan dalam proses kependidikan Islam, maka manusia 

akan kehilangan keseimbangannya dan tidak akan pernah menjadi pribadi-pribadi yang 

sempurna (insan kamil). 

Kedua: Al-Quran menjelaskan bahwa fungsi penciptaan manusia di alam ini adalah 

sebagai khalifah dan ‘abd. Untuk melaksanakan fungsi ini Allah Swt membekali manusia 

dengan seperangkat potensi. Dalam konteks ini, maka pendidikan Islam harus merupakan 

upaya yang ditujukan ke arah pengembangan potensi yang dimiliki manusia secara 

maksimal, sehingga dapat diwujudkan dalam bentuk konkret, dalam kompetensi-kompetensi 

yang bermuatan hard skill dan soft skill. 

Ketiga: fungsionalisasi pendidikan Islam dalam mencapai tujuannya sangat bergantung 

kepada sejauh mana kemampuan umat Islam menerjemahkan dan merealisasikan konsep 

tentang hakikat manusia dan fungsi penciptaannya dalam alam semesta ini. Dalam hal ini, 

pendidikan Islam harus dijadikan sarana yang kondusif bagi proses transformasi ilmu 

pengetahuan dan budaya Islami dari satu generasi kepada generasi berikutnya. Posisi 

manusia sebagai khalifah dan ‘abd menghendaki program pendidikan yang menawarkan 

sepenuhnya penguasaan ilmu pengetahuan secara totalitas, agar manusia tegar sebagai 

khalifah dan takwa sebagai dari aspek ‘abd. 

Keempat: agar pendidikan Islam berhasil dalam prosesnya, maka konsep hakikat 

manusia dan fungsi penciptaannya dalam alam semesta harus sepenuhnya diakomodasikan 

dalam perumusan teori-teori pendidikan Islam melalui pendekatan kewahyuan, empirik 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720


 Nia Rosita  SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720  61 | P a g e  

keilmuan dan rasional filosofis. Dalam hal ini harus dipahami pula bahwa pendekatan 

keilmuan dan filosofis hanya merupakan media untuk menalar pesan-pesan Allah yang 

absolut, baik melalui ayat-ayat-Nya yang bersifat tekstual (quraniyah), maupun ayat-ayat-

Nya yang bersifat kontekstual (kauniyah), yang telah dijabarkan-Nya melalui sunnatullah. 

Kelima:  proses internalisasi  nilai-  nilai  Islam  kedalam  individu  atau  pribadi 

seseorang harus dapat dipadukan melalui peran individu maupun orang lain (guru), sehingga 

dapat memperkuat terwujudnya kesatuan pola dan kesatuan tujuan menuju terbentuknya 

mentalitas yang sanggup mengamalkan nilai dan norma Islam dalam diri insan kamil (Arifin, 

2010). 

 

 

3. Hakikat Masyarakat 

Istilah masyarakat berasal dari kata musyarak yang berasal dari Bahasa Arab yang 

memiliki arti ikut serta atau berpartisipasi, sedangkan dalam bahasa Inggris disebut Society. 

Sehingga bisa dikatakan bahwa masyarakat adalah sekumpulan manusia yang berinteraksi 

dan terjalin erat karena sistem tertentu, tradisi tertentu, konvensi dan hukum tertentu yang 

sama dan hidup bersama dalam suatu hubungan sosial, dan masyarakat juga merupakan 

suatu perwujudan kehidupan bersama manusia, atau suatu kelompok manusia yang hidup 

bersama dalam suatu wilayah dengan tatacara berfikir dan bertindak relatif. Mereka 

mempunyai kesamaan budaya, wilayah, dan identitas. Dalam masyarakat berlangsung 

proses kehidupan sosial, proses antar hubungan dan antar aksi.  Dengan demikian 

masyarakat dapat diartikan  sebagai wadah atau medan tempat berlangsungnya antar aksi 

warga masyarakat itu. 

Secara umum masyarakat adalah sekumpulan manusia yang bertempat tinggal dalam 

suatu wilayah dan saling berinteraksi dengan sesama untuk mencapai tujuan. Anggota 

masyarakat terdiri dari berbagai ragam pendidikan, profesi, keahlian, suku, bangsa, agama, 

maupun lapisan sosial sehingga menjadi masyarakat yang majemuk. Secara langsung dan 

tidak langsung setiap anggota masyarakat tersebut telah menjalin komunikasi mengadakan 

kerja sama dan saling mempengaruhi dalam rangka mencapai tujuan. 

Menurut Syaikh Taqyuddin An-Nabhani, sekelompok manusia dapat dikatakan sebagai 

sebuah masyarakat apabila memiliki pemikiran, perasaan, serta sistem/aturan yang sama. 

Dengan kesamaan-kesamaan tersebut, manusia kemudian berinteraksi sesama mereka 

berdasarkan kemaslahatan. Menurut Plato tidak membedakan antara pengertian Negara dan 

masyarakat. Negara tersusun dari individu-individu dan tidak disebutkan kesatuan-kesatuan 

lebih besar. Negara sama dengan masyarakat. Menurut Aristoteles membuat perbedaan 

antara Negara dan masyarakat. Negara adalah kumpulan dari unit-unit kemasyarakatan, 

masyarakat terdiri dari keluarga-keluarga, sedangkan menurut Comte memperluas analisis-

analisis masyarakat, dengan menganut suatu pandangan tentang masyarakat sebagai lebih 

dari suatu agriget (gerombolan) individu-individu (Loren Bagus 2000.) 

Dalam Islam alqur`an membahas masyarakat dalam beberapa istilah, diantaranya 

menggunakan kata Ummah, Qaum, Qabilah, Sya`b, Tha`Ifah atau Jama`ah. Namun dari 

sekian banyak istilah yang digunakan alqur`an lebih banyak menggunakan istilah ummah. 

Alqur`an menyebut kata ummah sebanyak 51 kali, sedangkan kata umam sebanyak 13 kali. 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720


 Nia Rosita  SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720  62 | P a g e  

Implikasi terhadap Pendidikan Islam 

Filsafat pendidikan Islam menekankan pentingnya kolaborasi antara keluarga, sekolah, 

dan masyarakat dalam mendidik generasi muda. Masyarakat dalam konteks ini berfungsi 

sebagai mitra yang mendukung proses pendidikan. Penanaman nilai- nilai moral dan akhlak 

yang baik tidak hanya terjadi di lingkungan sekolah, tetapi juga di rumah dan dalam interaksi 

sosial di masyarakat. Hal ini sejalan dengan pandangan al-Ghazali yang menganggap bahwa 

pendidikan adalah suatu proses yang melibatkan seluruh elemen masyarakat, bukan hanya 

individu atau lembaga pendidikan saja. Dengan demikian, pendidikan dalam Islam bersifat 

holistik dan tidak terpisah dari nilai-nilai sosial yang ada dalam masyarakat. 

Filsafat pendidikan Islam melihat pendidikan sebagai sarana untuk membentuk karakter 

sosial yang sesuai dengan ajaran agama. Oleh karena itu, pendidikan harus dapat 

menanamkan nilai-nilai seperti keadilan, tanggung jawab, saling menghormati, dan empati, 

yang merupakan bagian dari nilai masyarakat Islam. Pendidikan karakter ini tidak hanya 

ditujukan untuk pengembangan pribadi individu, tetapi juga untuk menciptakan masyarakat 

yang harmonis dan sejahtera. Sebagai contoh, pendidikan Islam menekankan pentingnya 

menjaga hubungan baik dengan sesama, baik dalam keluarga, lingkungan sekolah, maupun 

masyarakat luas, sehingga tercipta keselarasan antara individu dan masyarakat. 

Berbagai jurnal yang membahas hubungan antara hakikat masyarakat dan filsafat 

pendidikan Islam memberikan wawasan yang berharga mengenai bagaimana masyarakat 

dapat mempengaruhi tujuan, proses, dan hasil pendidikan dalam konteks Islam. Masyarakat, 

dalam pandangan Islam, tidak hanya menjadi tempat bagi proses pendidikan berlangsung, 

tetapi juga sebagai agen yang membentuk dan mendukung implementasi prinsip-prinsip 

pendidikan Islam. Beberapa jurnal yang membahas hal ini memberikan pemahaman 

mendalam mengenai bagaimana hubungan ini berimplikasi pada pendidikan Islam. 

Jurnal (Al-Jubouri, 2022) mengungkapkan bahwa hakikat masyarakat dalam pendidikan 

Islam tidak dapat dipisahkan dari nilai-nilai Islam itu sendiri. Masyarakat adalah lingkungan 

yang harus mencerminkan prinsip-prinsip Islam, yang meliputi keadilan, kasih sayang, 

kepedulian terhadap orang lain, dan kerja sama. Masyarakat yang mencerminkan nilai-nilai 

ini akan menjadi contoh yang baik bagi peserta didik dalam membentuk sikap dan perilaku 

mereka. Pendidikan Islam, menurut jurnal ini, harus berfokus pada pembentukan individu 

yang memiliki kesadaran akan nilai-nilai agama yang tidak hanya dipelajari di sekolah, tetapi 

juga diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, masyarakat harus memiliki 

peran aktif dalam mendukung pendidikan yang mengedepankan nilai-nilai tersebut, baik 

dalam interaksi sosial, budaya, maupun ekonomi. 

Jurnal (Asyraf, 2021) membahas peran masyarakat sebagai agen perubahan dalam 

konteks pendidikan Islam. Masyarakat memiliki peran yang sangat besar dalam menentukan 

arah dan tujuan pendidikan Islam, terutama dalam menghadapi tantangan zaman. Implikasi 

dari hakikat masyarakat dalam pendidikan Islam adalah bahwa masyarakat harus berperan 

dalam mendukung perubahan sosial yang positif, seperti mengurangi kesenjangan sosial, 

meningkatkan kualitas pendidikan, dan mengatasi masalah kemiskinan. Jurnal ini 

menekankan bahwa masyarakat harus menjadi bagian dari proses perubahan dalam 

pendidikan Islam, yang tidak hanya berfokus pada pengajaran ilmu, tetapi juga pada 

penguatan karakter dan moralitas peserta didik. Oleh karena itu, pendidikan dalam 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720


 Nia Rosita  SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720  63 | P a g e  

masyarakat Islam harus mengintegrasikan nilai-nilai sosial yang mengarah pada 

pembentukan individu yang bertanggung jawab dan peduli terhadap perubahan sosial di 

sekitarnya. 

Masyarakat berperan sebagai penguat atau bagi tercapainya tujuan pendidikan yang 

berlandaskan pada ajaran Islam. Ketika masyarakat mendukung prinsip-prinsip pendidikan 

Islam, seperti kedisiplinan, kerja keras, dan kejujuran, mereka menciptakan lingkungan yang 

kondusif untuk perkembangan karakter siswa. Sebaliknya, jika masyarakat terjerat dalam 

budaya yang bertentangan dengan nilai- nilai Islam, seperti materialisme atau 

individualisme, maka hal ini dapat menjadi tantangan besar bagi pendidikan Islam dalam 

membentuk karakter siswa yang baik. Oleh karena itu, masyarakat harus memiliki kesadaran 

bersama mengenai pentingnya pendidikan berbasis nilai-nilai Islam, serta terlibat aktif dalam 

mendukung penerapan prinsip-prinsip tersebut dalam kehidupan sehari-hari. 

 

4. Hakikat Alam 

Sejarah lahirnya filsafat pendidikan tentang alam diawali oleh banyaknya pertanyaan 

yang muncul dari para filsuf Yunani tentang keberadaan alam ini. Thales misalnya, yang 

melihat air dan memandang segala sesuatu berasal dari air, berpendapat bahwa alam ini 

berasal dari air. Einstein merumuskan persamaan matematis pada tahun 1917, yang 

diharapkan dapat melukiskan sifat dan kelakuan alam semesta. Ia melukiskan alam bersifat 

statis, tetapi ia gagal menemukannya. Penyelesaian teorinya ditemukan pada tahun 1922, 

oleh Friedman dengan menunjukkan persamaan Einstein yang melukiskan alam semesta 

yang tidak statis, tetapi berkembang. 

Alam semesta yang diciptakan Allah SWT. Telah diteliti oleh ilmuan dari berbagai 

belahan bumi ini. Sejak Morley dan Michelson pada tahun 1905, yang mendorong Einstein 

melahirkan teori “Relativitasnya”. Demikian juga Gamow pada tahun 1952, yang 

menurutnya suatu ketika seluruh alam ini akan semakin mengecil volumenya akibat 

ledaknya mendahsyat dari suatu titik dan mengembang sebagaimana diteliti oleh Hubble. 

Ledakan dahsyat yang memancarkan radiasi sebagai akibat adanya kilatan dari ledakan 

tersebut. Sebagai akibat dari ledakan itu, ekspansi dari radiasi berakibat alam semesta 

mendingin yang mengubah radiasi menjadi gelombang mikro (Slahudin,2011). 

Menurut Abud (1976) bahwa karena keteraturan alam, saling kait mengait dan saling 

melengkapi antara unsur yang satu dengan unsur lainnya, mengharuskan manusia bekerja 

sama untuk mewujudkan kehidupan yang sifatnya umum dan mewujudkan manusia yang 

baik dengan sifatnya yang khusus. Untuk dapat mewujudkan kehidupan yang baik manusia 

berkewajiban mempelajari, memahami dan mengenal hukum keteraturan alam 

ini(Maragustam, 2014). 

Menurut Al-Jurjani dalam kitab Al-Ta`Arifat, terma “Alam” segala bahasa berarti 

segala hal yang menjadi tanda bagi suatu perkara sehingga dapat dikenali, sedangkan secara 

terminologi berarti segala sesuatu yang maujud ( maufudat) selain Allah, yang dengan ini 

Allah dapat dikenali, baik dari segi nama maupun dari sifatnya. Segala sesuatu  selain  Allah,  

itulah  alam  secara  sederhana.  Pengertian  ini  merupakan pengertian teologis, dalam arti 

berdasarkan yang dikemukakan oleh para teologi Islam. Adapun secara filosofis, “alam” 

adalah kumpulan faubar (substansi) yang tersusun secara materi ( maddad) dan bentuk ( 

shurah) yang ada dilangit dan di bumi. Segala sesuatu yang ada di langit dan di bumi, itulah 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720


 Nia Rosita  SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720  64 | P a g e  

alam berdasarkan rumusan filsafat. Alam dalam pengertian ini merupakan alam semesta atau 

jagad raya, yang dalam bahasa Inggris disebut universe. 

Alquran tidak secara secara khusus mengungkapkan alam semesta dengan tema “alam” 

dalam bentuk tunggal, tapi menyebutnya dalam bentuk jamak, yaitu `alamin yang 

diungkapkan sebanyak 73 kali dalam alqur`an. Menurut Muhammad Abduh, orang Arab 

sepakat bahwa kata `alamin tidak digunakan untuk merujuk kepada segala sesuatu yang ada 

seperti alam batu, dan alam tanah, akan tetapi, mereka memakai `alamin untuk merujuk 

kepada setiap makhluk tuhan yang berakal, atau mendekati sifat-sifat berakal, seperti alam 

manusia, alam hewan, dan alam tumbuhan. Dengan ini, Sirajuddin Zar menawarkan bahwa 

alqur`an, untuk merujuk alam dalam pengertian alam semesta (universe) itu, menggunakan 

kata al-samawat wa al-ardb wa ma bainabuma, yang disebut alquran sebanyak 20 kali. Kata 

ini mengacu kepada dua alam, dan alam non fisik atau alam gaib, seperti alam malaikat, alam 

jin, dan alam ruh. 

Untuk mempermudah kajian, Abu Al-`Ainain menyebut alam semesta dalam filsafat 

dengan istilah al-kaun, yang berarti segala sesuatu yang di ciptakan, yang mencangkup nama 

segala jenis makhluk, baik yang dapat dihitung maupun yang hanya dapat dideskripsikan 

saja. Al-kaun sebagai wujud makhluk Allah dapat dibagi dalam dua kategori; `Alam Al-

Syahadab yang dapat dikenali melalui panca indera seperti langit dan bumi, dan `Alam Al-

Gaib yang hanya dapat dikenali melalui wahyu ilahi, seperti alam malaikat, dan alam jin. 

Menurut Mulyadhi Kartanegara, alam semesta dalam tinjauan filsafat Islam diciptakan 

melalui kehendak bebas Tuhan, bukan melalui keniscayaan. Alam semesta diciptakan secara 

sengaja dan terencana, bukan secara kebetulan. Alam semesta tidak bersifat abadi, tetapi 

tercipta dalam waktu dengan sebutan titik awal. Alam diciptakan dari tiada meskipun 

ketiadaan ini tidak harus selalu dipahami dalam arti ketiadaan yang mutlak, tetapi ada 

sebagai kemungkinan. 

 

Implikasi terhadap Pendidikan Islam 

Dalam Islam esensi alam semesta adalah selain dari Allah Swt. Dia adalah al rabb, yaitu 

Tuhan Maha Pencipta (khaliq) yang menciptakan seluruh makhluk, makro dan mikro 

kosmos. Sebagai pencipta Dia juga yang memelihara dan mendidik seluruh alam. Pendidikan 

Islami, dalam penyusunanya dan pengembangan kurikulumnya, harus mengacu kepada 

konsepsi tentang alam semesta. Dalam konteks ini selain sebagai institusi pendidikan. Alam 

semesta ini juga merupakan wilayah studi yang menjadi objek telaah kajian pendidikan 

Islami. 

 

5. Hakikat Ilmu Pengetahuan 

Istilah ilmu pengetahuan timbul dari dua kata; ilmu dan pengetahuan. Pengetahuan 

(Ma'rifah/knowledge) dalam pandangan James K adalah hubungan antara objek dan subjek. 

Dengan kata lain pengetahuan adalah paham suatu subjek mengenai objek yang dihadapi. 

Subjek disini adalah manusia sebagai kesatuan dan berbagai macam kesanggupan (akal 

panca indra,dsb) yang  digunakan untuk mengetahui  sesuatu. Sebaliknya objek disini adalah 

benda atau hal yang diselidiki. 

Ilmu dalam pandangan para ahli mempunyai pengertian sebagai berikut: 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720


 Nia Rosita  SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720  65 | P a g e  

1) Ashley Montagu dalam bukunyta The Cultured Man menyebutkan bahwa ilmu adalah 

pengetahuan yang disusun dalam satu system yang berasal dari pengamatan studi dan 

pengalaman untuk menentukan hakekat dan prinsip tentang sesuatu yang sedang di 

pelajari. 

2) Zakiah Darojah, dkk. Dalam bukunya "agama Islam" merumuskan bahwa ilmu adalah 

seperangkat rumusan pengembangan pengetahuan yang dilaksanakan secara objektif 

dan sistematis yang dimanfaatkan untuk memperoleh kebahagiaan yang berasal dari 

tuhan dan disimpulkan oleh manusia melalui hasil penemuan pemikiran. 

Dari beberapa penemuan di atas, ilmu pengetahuan mempunyai ciri-ciri khusus yaitu: 

a. Ilmu pengetahuan mempunyai karakteristik tersendiri, yaitu mempunyai sistematika, 

hasil yang diperoleh bersifat rasional dan objektif. 

b. Ilmu dihasilkan dari pengamatan, pengalaman, studi dan pemikiran. Baik melakui 

pendekatan deduktif maupun induktuf atau keduaduanya. 

c. Sumber dari segala ilmu adalah tuhan, karena dia yang menciptakannya 

2. 4.   Fungsi   ilmu  adalah   untuk   keselamatan,   kebahagiaan,   pengamanan manusia 

dari segala sesuatu yang menyulitkan. 

Implikasi terhadap Pendidikan Islam 

Ilmu penetahuan dan pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan, karna perkembangan 

masyarakat islam sangat ditentukan oleh kualitas dan kuantitas ilmu pengetahuan yang 

dicerna melalui proses pendidikan. Sains yang dikembangkan dalam pendidikan haruslah 

berorientasi pada nilai-nilai islami. Dengan potensi akal, manusia dapat mencari kebenaran 

walaupun akal bukan satu-satunya sumber kebenaran.  Kebenaran sebenarnya dapat dicapai 

melalui pendekatan ilmiah dan filosofis dan sebagai pemandu kebenaran tersebut dibutuhkan 

wahyu, yang sebelumnya harus dipercayai sebagai sumber kebeneran dari tuhan. Antara akal 

dan wahyu yang merupakan sumber ilmu pengetahuan satu sama lainnya berhubungan erat 

dan tidak mungkin terjadi antithesis. 

Akal dengan kekuatannya mampu menguak ilmu pengetahuan yang rasional, sedangkan 

wahyu melengkapinya dengan objek yang tidak hanya rasional tetapi juga supra rasional. 

Dengan demikian, sumber ilmu pengetahuan yang dikembangkan dalam Pendidikan islam 

tidak menghendaki adanya dikotomi keilmuan. Terjadinya dikotomi dalam pendidikan islam 

akan mengakibatkan hal-hal sebagai berikut: 

a. Kegagalan dalam merumuskan prinsip tauhid. 

b. Lembaga pendidikan islam akan melahirkan manusia yang berkepribadian ganda atau 

justru melahirkan dan memperkokoh system kehidupan umat yang sekuleristis dan 

matrealistis. 

c. Tata kehidupan umat yang demikian akan melahirkan peradaban barat yang dipoles 

dengan nama Islam. 

Ilmu pengetahuan pada hakekatnya dikembangkan dalam rangka melaksanakan amanah 

tuhan dalam mengendalikan alam dan isinya, sehingga dengan bertambahnya ilmu 

pengetahuan seseorang, bertambah pulalah petunjuk tuhan. Oleh karna itu, ilmu pengetahuan 

dapat memberi nilai pragmatis apabila ilmu pengetahuan tersebut dapat menumbuhkan daya 

kreatifitas dan produktifitas dalam menjalani kehidupan sebagai hamba dan kholifah Allah. 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720


 Nia Rosita  SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720  66 | P a g e  

Kesimpulan  

Pendidikan Islam harus didasarkan pada pemahaman filosofis tentang lima aspek penting, 

yaitu hakikat Tuhan, manusia, masyarakat, alam, dan ilmu pengetahuan. Kelima unsur ini saling 

berkaitan dan menjadi dasar dalam membangun sistem pendidikan Islam yang integral dan 

transformatif. 

Hakikat Tuhan dipahami sebagai sumber utama ilmu dan nilai, yang menuntun manusia 

untuk belajar tidak hanya demi duniawi, tetapi juga sebagai bentuk pengabdian kepada-Nya. 

Dengan demikian, pendidikan Islam harus mengedepankan nilai-nilai ketauhidan (tauhid) 

sebagai ruh dalam seluruh proses pendidikan. Ilmu pengetahuan, baik yang bersifat agama 

maupun umum, pada dasarnya bersumber dari Tuhan, dan tidak boleh dipisahkan secara 

dikotomis. Manusia dalam Islam dipandang sebagai makhluk berakal, bermoral, dan spiritual, 

yang memiliki tanggung jawab sebagai hamba Allah dan khalifah di muka bumi. Pendidikan 

Islam harus mampu membentuk manusia seutuhnya yang cerdas secara intelektual, kuat secara 

spiritual, dan mulia secara akhlak. 

Masyarakat menjadi wadah tempat pendidikan berlangsung dan juga turut membentuk 

nilai-nilai peserta didik. Karena itu, kolaborasi antara keluarga, sekolah, dan masyarakat sangat 

penting untuk menciptakan lingkungan yang mendukung proses pendidikan yang sesuai dengan 

ajaran Islam. 

Alam dalam pandangan Islam bukan hanya objek fisik, tetapi juga tanda-tanda (ayat) 

kebesaran Tuhan yang harus dijaga dan dimanfaatkan dengan bijak. Oleh karena itu, pendidikan 

harus menumbuhkan kesadaran ekologis dan tanggung jawab terhadap kelestarian ciptaan 

Allah.Sementara itu, ilmu pengetahuan tidak hanya dipandang sebagai hasil akal semata, tetapi 

juga sebagai amanah Tuhan yang harus digunakan untuk kemaslahatan umat manusia. Ilmu 

dalam pendidikan Islam harus berkembang dalam kerangka nilai-nilai ilahiyah dan tidak 

mengabaikan aspek spiritual serta moralitas. Dengan pemahaman tersebut, maka pendidikan 

Islam seharusnya menghasilkan peserta didik yang tidak hanya pandai secara akademik, tetapi 

juga memiliki karakter kuat, peduli terhadap sesama dan alam, serta mampu menjalankan peran  

sosial dan spiritualnya dengan baik. Pendidikan seperti  ini  akan mencetak insan yang 

paripurna, yang mampu menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan jati dirinya sebagai 

hamba dan khalifah Allah. 

 

Referensi 

Achmadi, Ideologi Pendidikan Islam Paradigma Humanismeteosentris, (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2005) hal. 81 

Al-Faruqi, Ismail R, Islamisasi Ilmu Pengetahuan, (Bandung: Pustaka, 1981), hal. 55-96 

Al-Qardhawi, Yusuf, Karakteristik Islam Kajian Analitik, Terj. Rofi’ Munawwar, Tajuddin 

(Surabaya: Risalah Gusti,1994), hal. 136 

Anshori, M., & Iswati. Metodologi penelitian kuantitatif: edisi 1 (Airlangga University Press. 

2019) 

Arif, Mahmud, Pendidikan Islam Transformastif,(Yogyakarta: LkiS, 2008), hal.103 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720


 Nia Rosita  SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720  67 | P a g e  

Arifin, Muzayyin, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara., 2010), 158 

Assegaf, Abd Rahman, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2011), 163 

Azra,  Azyumardi,  Pendidikan  Islam  Tradisi  Dan  Modernisasi  Menuju  Millennium  Baru, 

(Jarakta: Logos, 2002) 

Husaini, Adian, et. Al., Filsafat Ilmu Perspektif Barat Dan Islam, (Jakarta: Gema Insani, 2013), 

hal.93 

Khobir, A., Sholeh, M., & Mahfud, M. (2016). Hakikat manusia dan implikasinya dalam proses 

pendidikan. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 13(Al-Qardhawi, 1994), 189–202.  

Kartanegara, Mulyadi, Integrasi Ilmu Sebuah Rekontruksi Holistik, (Bandung: Mizan, 2005), 

hal.47 

Mas’ud, Abdurrahman, Menggagas Format Pendidikan Nondikotomik; Humanisme Religious 

Sebagai Paradigma Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Gama Media, 2002), hal. 45 

Murtadho, W. (2025). Hakikat alam semesta menurut pandangan Islam dan implikasinya bagi 

pendidikan Islam. Pena: Jurnal Pendidikan Islam, 7(Anshori & Iswati, 2019), 55–68.  

Sa’diyah, A. (2019). Hakikat manusia, alam semesta, dan masyarakat dalam konteks 

pendidikan Islam. Jurnal Filsafat Pendidikan Islam, 4(Anshori & Iswati, 2019), 45–62.  

Salahudin, Anas, Filsafat Pendidikan, ( Bandung : CV Pustaka Setia, 2011), h. 10 

Syarif, M. (2017). Hakekat manusia dan implikasinya pada pendidikan Islam. Al-Thariqah: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(Al-Qardhawi, 1994), 101–112.  

Tarbiyatuna. (2023). Hakikat manusia dalam perspektif Islam serta implikasinya. Tarbiyatuna: 

Jurnal Pendidikan Ilmiah, 8(Al-Qardhawi, 1994), 233–246.  

Sutoyo,Anwar,  Manusia Dalam Perspektif Alqur`an, ( Yogyakarta : Pustaka Pelajar ) h. 40 

Suharto,Toto, Filsafat Pendidikan Islam, ( Yogyakarta: Ar-Ruzzma Media, 2006), h. 96-97 

Tafsir, Ahmad, Filsafat Pendidikan Islam Integrasi Jasmani, Rohani Dan Kalbu Memanusiakan 

Manusia, (Bandung: PT Remaja Rosdakary, 2007), hal.103 

 

 

 

 

 
 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.9720

