SURAU : Journal of Islamic Education
e-ISSN: 3031-0962
pP-ISSN:

88 Nia Ramadhani et al.
SURAU : Journal of Islamic Education
http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696

ORIGINAL ARTICLE OPEN ACCES

Peran Filsafat Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter
dan Identitas Peserta Didik: Analisis Konseptual dan Praktis

Nia Ramadhani!

, Nur Ikhsaniyah Lubis 2

, Herlini Puspika Sari3

*Corespondence :
Email :
12210121347@students.uin —

suska.ac.id

Authors Affiliation:

1.23Universitas Islam Negeri
Sultan Syarif Kasim Riau,
Indonesia

Article History :

Submission : November 03, 2024
Revised : December 10, 2024
Accepted : December 15, 2024
Published: December 31, 2024

Keyword : Education,
Religion, Islamic Education

Kata Kunci : Filsafat
Pendidikan Islam,
Pembentukan Karakter,
Identitas Peserta Didik

Abstract

Islamic educational philosophy plays a crucial role in forming the
character and identity of students through integrating Islamic
teaching values into the educational process. The problem with this
study is the less than optimal application of Islamic values in the
modern education system, which has an impact on the weak
character and identity of students. The formation of character and
identity in the context of Islamic education requires a balance
between cognitive, affective and psychomotor aspects based on the
teachings of monotheism, morals and the concept of humans as
caliphs on earth. The aim of this research is to analyze conceptually
and practically the role of Islamic educational philosophy in forming
students who have noble character and have a strong Islamic
identity. This research methodology uses a qualitative approach with
in—depth literature analysis. Data was obtained through a literature
review of primary and secondary literature related to Islamic
educational philosophy, character formation and identity from an
Islamic perspective. A concept analysis approach is used to explore
the relationship between the principles of Islamic educational
philosophy and educational goals which are directed at the
formation of complete humans (insan kamil). The results of this
research show that the consistent application of Islamic educational
philosophy can be a solution in dealing with identity crises and
moral degradation in students as well as a solid foundation in

creating a generation that has a balance between science
and Islamic values.

Abstrak

Filsafat pendidikan Islam memainkan peran krusial dalam
pembentukan karakter dan identitas peserta didik melalui

pengintegrasian nilai ajaran Islam ke dalam proses pendidikan.
Masalah dari kajian ini adalah kurang optimalnya penerapan nilai-
nilai Islam dalam sistem pendidikan modern, yang berdampak pada
lemahnya karakter dan identitas peserta didik. Pembentukan karakter
dan identitas dalam konteks pendidikan Islam menuntut ada
kesetaraan antar unsur afektif, kognitif serta psikomotorik yang
berbasis pada ajaran tauhid, akhlak, dan konsep manusia sebagai
khalifah di bumi. Maksud dari riset ini ialah agar menganalisa
secara konseptual dan praktis peran filsafat pendidikan Islam untuk
menciptakan murid yang mempunyai akhlak baik serta memiliki
identitas keislaman yang kuat. Metodologi riset ini menggunakan
pendekatan kualitatif memakai analisa literatur yang mendalam.
Data diperoleh melalui kajian pustaka dari literatur primer serta
sekunder yang berkaitan pada filsafat pendidikan Islam,
pembentukan identitas, serta identitas pada perspektif Islam.
Pendekatan analisis konsep digunakan untuk menggali keterkaitan
antara prinsip-prinsip filsafat pendidikan Islam dengan tujuan
pendidikan yang diarahkan pada pembentukan manusia paripurna
(insan kamil). Hasil riset ini memperlihatkan bahwa penerapan
filsafat pendidikan Islam yang konsisten bisa jadi solusi dalam
menghadapi krisis identitas dan degradasi moral pada peserta didik
serta sebagai landasan yang kokoh dalam menciptakan generasi
yang memiliki keseimbangan antara ilmu pengetahuan dan nilai-
nilai keislaman.



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696
mailto:12210121347@students.uin-suska.ac.id
mailto:12210121347@students.uin-suska.ac.id

&8 Nia Ramadhani et al SURAU : Journal of Islamic Education

Pendahuluan

Pendidikan telah dikenal luas di Indonesia. Hampir semua elemen bangsa ini
tidak hanya mengenal pendidikan, tetapi juga berpendapat bahwa pendidikan
adalah bagian penting dari proses mendidik siswa. Pendidikan yang dimaksud
diberikan dalam keluarga, sekolah dan komunitas. Akhir—akhir ini banyak
muncul banyak masalah pendidikan karena hasil pendidikan yang tidak sesuai
dengan harapan. Sehingga menyebabkan banyak kesalahan. Dan berkembang
menjadi diskusi publik yang disiarkan melalui media cetak dan elektronik.
Berkembangnya teknologi komunikasi dan informatika adalah salah satu aspek
yang menjadi penyebab pergaulan secara bebas serta kenakalan pemuda.
Disebabkan hal ini, Masyarakat merasa sulit untuk menghentikan perilaku remaja
yang merajalela seperti minum —minuman Kkeras, tawuran, perilaku seksual, dan
kejahatan lainnya. Dan setiap kasus meningkat setiap hari.(Tarigan, Maulana, and
Lubis 2024)

Dalam situasi seperti ini, peranan pendamping menjadi pembingbing penting
supaya nilai karakter ditananmkan dalam diri anak menjadi kokoh. Peran orang
yang paling dekat semacam Ayah Ibu, Pendidik, serta teman sangatlah krusial
untuk membangun identitas serta moral anak. Untuk memastikan bahwa
pendidikan karakter berjalan dengan baik, diperlukan kerja sama yang baik antar
orang tua serta pendidik saat memberikan pelajaran moral kepada murid. Tugas
dan peran orang tua beserta guru sangat penting untuk mengatasi krisis karakter
pada siswa.

Pendidikan untuk karakter adalah sebuah sistim yang mana nilai karakter di
tanam ke siswa dan diikuti dengan tindakan yang meliputi menghidupkan nilai
moral, karakter, dan akhlak pada diri murid. Yang bermaksud untuk mewujudkan
kepribadian murid untuk melakukan pengambilan Keputusan, berperilaku baik,
dan melakukan penghormatan kepada individu lain pada keseharian. Pendidikan
secara karakter diberikan kepada peserta didik melalui agama, orang lain,
lingkungan, keluarga dan pendidikan. (Imran and Tambunan 2003)

Dalam pendidikan, filsafat sangatlah penting. Tanpa filosofi, pendidik tidak
akan memiliki standar untuk merancang, melaksanakan kualitas pendidikan.
Secara harfiah, pendidikan dan filsafat adalah satu atau sama. Disebutkan bahwa
filsafat ialah disiplin sebuah ilmu yang jadi landasan dari keseluruhan aspek lain
yang fokus pada manusia dan bahwa tanpanya semua bidang lain tidak
berkembang. Untuk menyelamatkan manusia dari kehilangan identitas yang
memiliki tujuan dan arah, filsafat dapat berguna. Stereotip umum
menggambarkan filsafat sebagai pencarian kebijaksanaan atau kebenaran melalui
pemikiran kritis tentang dunia kita.(Fahira et al. 2023)

@) http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696 145|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696

%8 Nia Ramadhani et al SURAU : Journal of Islamic Education

Menurut Bab II pasal 3 UU No 20 Tahun 2003 mengenai sebuah sistim
pendidikan nasiona menerangkan bahwa tujuan pendidikan nasional ialah untuk
melakukan pengembangan keterampilan serta menciptakan karakter dan
peradaban sebuah bangsa yangdikandung pada rangka memberi kecerdasan pada
hidup bangsa. Sasaran pendidikan nasional adalah agar melakukan
pengembangan kemampuan murid supaya jadi orang yang memiliki iman serta
takwa kepada Allah SWT, memiliki akhlak vyang baik, ilmu, kesehatan,
kecakapan, mandiri, kreatif serta jadi masyarakat yang mandiri. Hal ini
menunjukkan bahwa moralitas juga penting untuk memajukan negara. Oleh
sebab itu, wuntuk menciptakan anak —anak Indonesia yang berakhlak
mulia karakter pendidikan harus dipelajari dan diperhatikan.

Filsafat pendidikan Islam memainkan peranan yang cukup krusial untuk
membentuk karakter dan identitas murid. Dalam konteks pendidikan Islam,
filsafat tidak sekadar dilihat sebagai sebuah sistem pemikiran, tetapi juga sebagai
dasar dan landasan untuk mengarahkan proses pendidikan secara menyeluruh.
Filsafat pendidikan Islam berfokus pada pengembangan potensi manusia, baik
aspek intelektual, emosional, sosial, maupun spiritual, yang semua itu berperan
dalam membentuk karakter dan identitas diri seseorang.(Nuraida 2022)

Secara konseptual, filsafat pendidikan Islam merujuk pada ajaran—ajaran
Islam yang menyentuh berbagai dimensi kehidupan manusia, mulai dari
pemahaman tentang tujuan hidup, moralitas, hingga hubungan manusia dengan
Tuhan, sesama, dan alam semesta. Filsafat ini berupaya melakukan penanaman
nilai luhur semacam jujur, bertanggung jawab, kedisiplinan, serta kasih sayang,
yang menjadi fondasi untuk menciptakan karakter yang mempunyai kekuatan
serta beradab.

Secara praktis, penerapan filsafat pendidikan Islam dalam dunia pendidikan
mencakup banyak metode serta pendekatan yang memberikan penekanan dalam
membentuk moral, penguatan iman, serta pemahaman terhadap ajaran agama
yang dapat dijadikan pedoman hidup. Melalui kurikulum yang menyelaraskan
nilai Islam, aktivitas ekstrakurikuler yang mendidik, serta peran guru sebagai
teladan, pendidikan Islam berusaha untuk membangun identitas peserta didik
yang tidak sekadar pintar secara pemikiran, tapi juga mempunyai akhlak yang
baik serta kesadaran sosial yang tinggi.(Muhammad 2019)

Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam tidak sekadar berguna menjadi
teori atau ideologi, tapi untuk pedoman praktis dalam mewujudkan tujuan
pendidikan yang menyeluruh dan integral, yang menciptakan murid jadi individu
yang mempunyai karakter dan memiliki identitas yang kokoh sesuai
dengan ajaran Islam. Pendekatan ini diharapkan dapat mencetak generasi yang
bukan sekadar terampil pada bidang akademik, tapi juga unggul pada sisi moral
dan social, yang pada akhirnya membawa kemaslahatan bagi umat manusia dan
kesejahteraan Masyarakat.

) hitp://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696 146|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696

%8 Nia Ramadhani et al SURAU : Journal of Islamic Education

Metodologi Penelitian

Riset ini ialah sebuah studi literatur (library research) memakai pendekatan
kualitatif. Studi literatur adalah jenis penelitian yang mempelajari suatu masalah
dengan menggunakan metode pengumpulan data serta mengolah bahan
penelitian secara menyeluruh melalui sumber bacaan, buku, jurnal, artikel yang
sesuai dengan objek penelitian. (Rahmadi 2011)

Hasil dan Pembahasan

1. Pengertian Filsafat Pendidikan Islam

Filsafat pendidikan islam merupakan 3 gabungan kata yaitu, "filsafat,
pendidikan, islam". kata Filsafat bersumber dari "philosophia,” yang berarti
cinta akan kebijaksanaan. Ini ialah disiplin keilmuan yang menyelidiki
pertanyaan dasar mengenai kehidupan, keberadaan, ilmu, nilai, pikiran,
sertabahasa. Filsafat berupaya untuk memahami dan menjelaskan realitas
melalui pemikiran kritis dan analitis. Ada berbagai cabang filsafat, seperti
metafisika (studi mengenai realitas), epistemologi (studi mengenai
pengetahuan), etika (studi mengenai moral), serta logic (studi mengenai
penalaran).(Sirajuddin 2012) Filsafat mendorong individu untuk berpikir
secara mendalam dan mempertanyakan asumsi—asumsi yang ada. Dengan
cara ini, filsafat membantu membentuk pandangan dunia seseorang,
mempengaruhi cara mereka mengerti diri sendiri, individu lain, serta
wilayah di sekitaran mereka. Dalam konteks pendidikan, filsafat menjadi
dasar bagi pengembangan kurikulum, metode pengajaran, serta tujuan
pembelajaran.(Halawa, Waoma, and Lawalata 2024)

Sedangkan istilah Pendidikan merupakan rangkaian yang mana
seseorang mendapat ilmu, keterampilan, sikap serta nilai lewat belajar,
pengalaman, serta pembelajaran. Pendidikan mencakup berbagai aspek,
mulai dari pengajaran formal di sekolah hingga pembelajaran informal
yang terjadi pada kehidupan keseharian. Sasaram utama pendidikan ialah
mengembangkan potensi individu secara menyeluruh—baik kognitif,
emosional, sosial, dan spiritual. Pendidikan bukan sekadar berfokus pada
transfer pengetahuan, tapi juga untuk mewujudkan karakter serta
mengembangkan kemampuan yang diperlukan untuk berfungsi dalam
masyarakat. Ini meliputi pembelajaran tentang nilai—nilai sosial, norma,
dan etika, serta keterampilan praktis yang diperlukan untuk menghadapi
tantangan kehidupan.(Suhartono 2000)

Namun label islam berarti bahwa agama islam memiliki filsafat
pendidikan khusus. Ini berarti bahwa filsafat pendidikan yang tidak
berhubungan dengan islam tidak ditolak, sebaliknya itu disesuaikan
dengan ajaran islam. di luar islam, filsafat pendidikan lebih banyak
disesuaikan daripada diadopsi. Sebenarnya, mungkin dikatakan sebagai

) hitp://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696 147|Page


http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696

%8 Nia Ramadhani et al SURAU : Journal of Islamic Education

filsafat pendidikan islam karena ketiga—tiganya sangat berkaitan satu
sama lain.(Marimba 1962)

Filsafat pendidikan Islam ialah cabang ilmu yang mempelajari dasar—
dasar pemikiran dan prinsip — prinsip pendidikan yang berdasarkan pada
ajaran Islam. Filsafat ini berusaha untuk menjawab pertanyaan — pertanyaan
mendasar mengenai tujuan, metodologi, dan substansi pendidikan yang
selaras pada prinsip—prinsip pengajaran agama Islam. Sasaran utama
filsafat pendidikan Islam ialah menciptakan individu yang seimbang pada
intelektual, emosional, sosial, dan spiritual, dengan tujuan akhir mencapai
kebahagiaan dunia dan akhirat. Serta menekankan betapa pentingnya
pendidikan sebagai sarana untuk mencapai kehidupan yang bermoral,
berakhlak mulia, dan beriman kepada Allah. Dalam pandangan ini,
pendidikan tidak sekadar terbatas di mengajarkan ilmu pengetahuan
duniawi, tapi juga meliputi penguatan iman, akhlak, serta ketagwaan
kepada Tuhan. Hal ini menjadikan pendidikan Islam sebagai suatu proses
yang bersifat holistik, yang mana murid tidak sekadar diajarkan
keterampilan praktis, tapi juga dibentuk dalam hal karakter dan
etika.(Kurnia et al. 2023)

Menurut Omar Muhammad At—Taoumy Al—Syaibany bahwa filsafat
pendidikan yang ditinjau pada prinsip serta semangat islam maka akan
disebut sebagai filsafat pendidikan islam. Ini berarti ketika filsafat
pendidikan disajikan dengan dasar—dasar dan semangat islam, ia akan
menjadi filsafat pendidikan islam. secara lebih spesifik, filsafat pendidikan
harus mencerminkan karakteristik unik yang selaras pada prinsip serta nilai
yang ada pada agama islam, serta mempeehatikan aspek budaya, ekonomi,
sosial, politik, serta tuntutan kehidupan di masa depan.(Al—Syaibani 1979)
Dan Syed Muhammad Naquib al—Attas berpendapat bahwa Filsafat
pendidikan Islam ialah sistem pendidikan yang berlandaskan pada wahyu
ilahi, yang bertujuan untuk mengembangkan potensi manusia dalam
mencapai kebaikan dunia dan akhirat melalui pendidikan moral dan
spiritual.

Filsafat pendidikan Islam merupakan penggabungan antara prinsip—
prinsip filosofis dan syariat Islam pada hal pendidikan. Ini mencakup
tujuan, nilai, dan metode yang dirancang agar menciptakan seseorang yang
bukan sekadar pintar intelektual, tapi juga mempunyai moral serta spiritual
yang kokoh. Dengan pendekatan yang holistik, pendidikan Islam berusaha
untuk menciptakan generasi yang mampu berkontribusi positif bagi
masyarakat, menjunjung tinggi nilai —nilai kemanusiaan, serta menjalani
kehidupan yang selaras pada prinsip syariat Islam. Lewat pengertian yang
dalam mengenai filsafat pendidikan Islam, diharapkan dapat tercipta sistem
pendidikan yang lebih baik, yang bukan sekadar fokus di pencapaian
akademis, tapi juga pengembangan karakter serta spiritualitas. Dalam era
modern yang penuh tantangan ini, pendidikan yang berlandaskan nilai

) hitp://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696 148|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696

%8 Nia Ramadhani et al SURAU : Journal of Islamic Education

Islam sangat penting untuk menciptakan sebuah individu yang mampu
menghadapi dinamika kehidupan dengan bijak dan
bertanggung jawab.(Tarigan et al. 2024)

filsafat pendidikan islam secara mendasar ialah sebuah pemikiran
mengenai pendidikan yang berlandasakan ajaran islam, dengan fokus pada
pengembangan potensi manusia agar menjadi individu muslim yang
seutuhnya terinspirasi oleh nilai—nilai islam. Selain itu, filsafat ini
menggambarkan proses pendidikan islam dan menilai sejauh mana
impelementsinya. Filsafat pendidikan islam juga berfungsi untuk
mengkritik metode vyang diterapkan dalam pendidikan islam dan
memberikan panduan dasar mengenai penggunaan metode tersebut agar
tujuan tercapai. Filsafat pendidikan harusnya berfungsi pada 3 hal yaitu: 1)
menyediakan dasar dan mengarahkan pelaksanaan pendidikan yang sesuai
dengan ajaran islam, 2) mengkritik dan memperbaiki proses pendidikan
yang sedang berlangsung, 3)melaksanakan evaluasi pada mekanisme dari
rangkaian dari proses pendidikan.(Arifin 1993)

Dari definisi di atas bisa diambil kesimpulan bahwa filsafat pendidikan
Islam 1ialah landasan pemikiran yang mendasari prinsip — prinsip
pendidikan yang selaras dengan syariat Islam, dengan tujuan menciptakan
seseorang yang seimbang dalam aspek intelektual, moral, sosial, serta
spiritual. Pendidikan pada pandangan Islam bukan sekadar fokus di
pencapaian pemahaman duniawi, tapi juga di pengembangan iman, akhlak,
dan ketagwaan kepada Allah. Nilai semacam jujur, pertanggung jawaban,
serta kasih sayang jadi dasar untuk menciptakan karakter murid. Dengan
pendekatan yang berkelanjutan, filsafat pendidikan Islam mengarahkan
peserta didik untuk menjadi individu yang bukan sekadar cerdas, tapi juga
mempunyai akhlak yang baik serta siap berpartisipasi baik untuk warga.
Oleh sebab itu, filsafat pendidikan Islam berperan krusial untuk
mewujudkan generasi yang memiliki integritas moral, wawasan yang luas,
serta kemampuan untuk menghadapi tantangan kehidupan dengan
bijaksana dan penuh tanggung jawab.

2. Pembentukan Karakter Peserta Didik Dalam Perspektif Islam

Karakter di Islam seringkali dihubungkan dengan akhlak. Akhlak
adalah cerminan dari nilai—nilai yang dianut seseorang dan menjadi
pedoman dalam berperilaku. Nabi Muhammad SAW di utus agar
menyempurnakan akhlak, seperti yang termaktub pada hadist yang
maknanya: "Sungguh aku diutus untuk melakukan penyempurnaan akhlak
yang baik.” (HR. Ahmad)". Dari sini, dapat dipahami bahwa pembentukan
karakter harus berlandaskan pada prinsip—prinsip akhlak yang mulia.
Akhlak yang baik akan menghasilkan perilaku yang positif, yang pada
gilirannya akan mempengaruhi lingkungan sosial dan masyarakat secarap
luas.(Darmawan 2024)

) hitp://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696 149|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696

%8 Nia Ramadhani et al SURAU : Journal of Islamic Education

Prinsip — prinsipnya sebagai berikut: Pertama, Menanamkan Nilai
Agama: Pendidikan karakter di Islam dimulai dengan menanamkan nilai
agama, seperti kejujuran, tanggung jawab, dan kasih sayang. Mengajarkan
nilai—nilai ini kepada peserta didik sejak dini akan membantu mereka
memahami pentingnya integritas dalam kehidupan sehari—hari. Kedua,
Teladan dari Wilayah Keluarga, tempat pendidikan, serta warga yang
mempunyai peranan krusial untuk menciptakan karakter. Orang tua dan
pendidik harus menjadi teladan yang baik, menunjukkan akhlak yang
mulia dalam tindakan sehari—hari. Keteladanan ini akan menginspirasi
peserta didik untuk mengikuti jejak yang baik. Ketiga, Pendidikan Akhlak
Kurikulum pendidikan harus mencakup pelajaran tentang akhlak, baik
melalui pengajaran formal maupun non-—formal. Hal ini termasuk
mempelajari kisah baik dari Al—Quran serta hadis yang menunjukkan
akhlak Rasulullah dan para sahabat. Keempat, Penerapan Praktis
Kurikulum pendidikan harus mencakup pelajaran tentang akhlak, baik
melalui pengajaran formal maupun non—formal. Hal ini termasuk
mempelajari kisah dari Al—Quran serta hadis yang menunjukkan akhlak
Rasulullah dan para sahabat. Kelima, Pembinaan SpiritualPembentukan
karakter tidak terlepas dari aspek spiritual. Mengajarkan peserta didik
tentang pentingnya hubungan dengan Allah SWT dan bagaimana nilai—
nilai Islam dapat memandu mereka dalam berperilaku adalah hal yang
sangat penting. Kegiatan ibadah, doa, dan dzikir dapat memperkuat ikatan
spiritual dan moral mereka.(Masruroh 2021)

Perwujudan karakter murid pada pandangan Islam melibatkan
pendekatan vyang holistik, yakni mengembangkan aspek akhlak,
intelektual, emosional, dan spiritual secara seimbang. Dalam Islam,
pendidikan bukan sekadar fokus di penguasaan ilmu pengetahuan, tapi
pada perwujudan akhlak yang mulia, yang dikenal dengan istilah “ta'dib"
(pendidikan karakter) yang melibatkan pengajaran moral dan budi pekerti.
Secara keseluruhan, pembentukan karakter pada pandangan Islam bukan
sekadar memprioritaskan penguasaan ilmu pengetahuan, tapi pencapaian
pribadi yang saleh, bertanggung jawab, dan bermanfaat bagi umat.
Pembentukan karakter ini selaras dengan sasaran utama pendidikan Islam,
yakni menghasilkan generasi yang memiliki akhlak mulia dan
berkontribusi positif terhadap masyarakat.(Cahyani and Bakar 2024)

Sebuah konsep pendidikan karakter sudah ada pada masa Rasulullah.
Ini tercatat dengan apa yang sudah diperintahkan Allah bahwa tanggung
jawab palingutama Nabi Muhammad ialah menyempurnakan moral
manusia. Diskusi tentang pemaknaan karakter sesuai pada konsep akhlak
pada islam, semuanya berbicara mengenai tindakan yang dilakukan oleh
orang. Ghazali mengatakan bahwa akhlak ialah sikap yang tertanam pada
jiwa yang memungkinkan terjadinya banyak tindakan dengan cepat serta
mudah tanpa pikiran serta apa yang dipertimbangkan.(Fahira et al. 2023)

) hitp://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696 150|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696

%8 Nia Ramadhani et al SURAU : Journal of Islamic Education

Dengan demikian Pembentukan karakter murid pada pandangan
Islam menekankan integrasi antara pendidikan akhlak dan ilmu
pengetahuan. Dalam Islam, karakter yang baik dibangun melalui
pendidikan yang berlandaskan nilai moral, semacam jujur, pertanggung
jawaban, serta kepedulian pada sosial. Proses ini melibatkan pengajaran
Al—Qur'an serta hadits menjadi tuntunan hidup, dan peran teladan dari
pendidik. Pendidikan karakter juga harus mencakup pengembangan
spiritual, emosional, dan sosial, supaya murid mampu berhubungan secara
baik di lingkungan masyarakat. Dengan demikian, tujuan pendidikan pada
agama Islam bukan sekadar menciptakan orang yang pintar secara
pemikiran, tapi juga mempunyai akhlak baik dan bermanfaat bagi orang
lain. Keseluruhan proses ini mengarah pada pembentukan masyarakat
yang adil dan sejahtera.

3. Peran Filsafat Pendidikan Islam Dalam Pembentukan Karakter Peserta
Didik

Peran penbentukan karakter siswa sangat krusial pada Pendidikan islam.
Untuk membangun seseorang yang berakhlak dan penuh tanggung jawab,
filsafat Pendidikan islam memberikan dasar yang teguh. Pemahaman ini
menganggap bahwa Pendidikan sebagai proses yang mencangkup berbagai
aspek kehidupan siswa dan mencangkup semua aspek mereka. Terdapat
prinsip —prinsip tertentu dalam filsafat Pendidikan islam yang dapat
memengaruhi Pembangunan karakter siswa yang meliputi:(Cahyani and
Bakar 2024). a)Ketauhidan menjadi pilar agama, b) Fitrah menjadi pondasi
pembentukkan karakter, c) Pelaksana nilai keislaman pada kurikulum, d)
Peranan guru menjadi teladan, e) Membina etika serta moral, f)
Membentuk karakter yang adil serta bijak, g) Cinta ke ilmu, h) Pendidikan
menjadi wujud ibadah , i) Membiasakan tanggung jawab, cinta kepada
Allah, j) Keluarga menjadi perwujudan karakter, k) Hubungan Pendidikan
serta syariat islam.(Fauzi 2019)

Tauhid dianggap oleh filsafat Pendidikan islam sebagai komponen
penting dalam pembentukan karakter murid. Prinsip esanya Allah sebagai
dasar moral yang membantu murid dalam melakukan pengembangan
karakter yang kokoh serta moral.(Hidayat 2023) Keyakinan kepada keesaan
Allah mengubah dasar yang menanamkan prinsip—prinsip etika pada
kesehariann murid. Kemudian, nilai—nilai fitrah, menjadi hakekat orang,
membangun karakter pada Pendidikan islam, Pelajaran ini mengajarkan
murid untuk melakukan pengembangan potensi moral serta positif yang
selaras pada fitrah alami seseorang.

Pada pelaksanaannya, prinsip—prinsip islam dimasukkan secara
mendalam ke dalam kurikulum sekolah. Materi Pelajaran yang dirancang
untuk menverminkan syariat agama serta menciptakan karakter muri
selaras pada prinsip islam. Ini memberikan kepastian bahwa Pendidikan
tidak sekadar melakukan pengajaran ilmu pengetahuan, tapi juga
mengajarkan keterampilan social yaitu nilai yang selaras dengan prinsip —
prinsip agama.(Muhammad 2019)

Pada Pendidikan islam, peran pendidik sangat penting untuk
menciptakan karakter murid. Diinginkan guru dapat jadi contoh yang

) hitp://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696 151|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696

%8 Nia Ramadhani et al SURAU : Journal of Islamic Education

menggambarkan nilai islam pada prilaku serta sifat mereka
keseharian.(Ageng Shagena 2019) Dengan jadi contoh yang baik, murid
bisa lebih paham serta meneladani tindakan moral yang baik. Fokusnya
adalah etik serta moral yang utama saat mewujudkan karakter murid.
Pendidikan islam membina siswa dengan aktif agar bertindak dengan baik,
melakukan penghormatan, serta tanggung jawab atas tindakannya.
Membina etika serta moral ini dapat mewujudkan murid yang mempunyai
integritas serta Tingkat kesadaran moral yang tinggi. Pendidikan islam
yang mengajarkan siswa untuk mengerti serta menerapkan prinsip adil
serta bijak pada keseharian. Itu bermaksud untuk membangun karakter
murid yang memiliki kemampuan untuk bertindak secara adil dan
bijaksana di Masyarakat.(Putri et al. 2024) Cinta ke ilmu dapat menjadi
bagian yang selaras pada rangkaian Pendidikan islam. Murid di didik agar
cinta pada ilmu pengetahuan menjadi salah satu cara agar membantu
orang sekitar dan untuk mendekatkan diri kepada Allah. Menurut
Pendidikan islam, memberikan pengajaran bahwa pengetahuan wajib
dilakukan dengan kasih sayang serta pertanggung jawaban.

Kemudian, pendidikan islam memberikan penekanan bahwa
rangkaian pendidikan sendiri ialah satu ibadah. Murid diizinkan agar
belajar menjadi sebuah bentuk peribadahan ke Allah SWT, membuat semua
tugas pembelajaran menjadi pengbadian pada Tuhan. Konsep pertanggung
jawaban diri jadi inti dari membentuk karakter. Murid di didik agar
mempunyai tangung jawab pada diri sendiri, keluarga, Warga serta
Allah.(Mudana 2019) Ini dapat menghasilkan murid yang mempunyai
perasaan tanggung jawab yang kokoh pada diri sendiri serta wilayah
disekitarnya. Selain itu, filsafat Pendidikan islam menekankan kebiasaan
cinta ke Allah. Ini dapat menghasilkan karakter murid yang cinta serta taat
ke pencipta. Cinta ke Allah juga dapat jadi sebuah dorongan utama saat
menjalankan keseharian.

Dalam filsafat Pendidikan islam, salah satu focus utama adalah peran
keluarga dalam membentuk karakter siswa. Keterlibatan keluarga sebagai
lingkungan pertama siswa dan membentuk karakter yang krusial.
Menghubungjan Pendidikan dengan prinsip — prinsip islam yang jadi dasar
utama untuk memberi kepastian ilmu akademis serta membentuk karakter
yang selaras dengan prinsip—prinsip islam. Ini dapat menghasilakn
seseorang yang bukan hanya memounyali pemahaman yang luas tapi juga
menjadi individu yang mempunyai moral, tanggung jawab serta cinta pada
syariat islam. Secara demikian, filsafat Pendidikan islam memiliki dampak
pada pembentukan Kkarakter siswa secara luas, yang mencangkup
pembentukan individu yang sejalan dengan nilai syariat islam dan tidak
terbatas pada aspek akademik.

filsafat pendidikan Islam mempunyai peranan yang cukup krusial
untuk membentuk karakter murid. Filsafat ini bukan sekadar fokus di
penguasaan ilmu pengetahuan, tapi juga dalam menciptalan akhlak mulia
dan integritas moral. Dalam pandangan Islam, pendidikan harus mencakup
pembentukan akhlak vyang baik, seperti kejujuran, kesabaran, dan
tanggung jawab, yang merupakan bagian integral dari pencapaian
keberhasilan hidup. Selain itu, filsafat pendidikan Islam mengajarkan
keseimbangan antara ilmu dunia dan akhirat, sehingga murid bukan sekada

) hitp://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696 152|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696

%8 Nia Ramadhani et al SURAU : Journal of Islamic Education

diarahkan untuk menggapai kesuksesan duniawi, tapi juga kebahagiaan di
akhirat.(Yasmansyah and Iswantir 2022)

Dengan demikian filsafat pendidikan Islam juga memberikan
penekanan krusialnya perkembangan potensi seseorang dengan
menyeluruh—fisik, akal, dan spiritual-——agar peserta didik tumbuh menjadi
pribadi yang seimbang. Tanggung jawab sosial dan kemanusiaan juga
menjadi bagian dari karakter yang dibentuk, mengingat Islam mengajarkan
untuk selalu memberi manfaat bagi orang lain. Dengan pendekatan ini,
murid diharapkan tidak sekadar pintar, tapi juga mempunyai kepedulian
pada sesama serta bisa mengimplementasikan ilmu dan akhlak pad
kehidupan sehari—hari. Secara keseluruhan, filsafat pendidikan Islam
membentuk individu yang berkarakter kuat, mandiri, dan bertanggung
jawab baik secara pribadi ataupun sosial.

KESIMPULAN

Filsafat Pendidikan islam menempatkan tauhid menjadi pilar utama dan
fitrah menjadi landasan dalam membentuk karakter siswa. Nilai keislaman
dimasukkan ke kurikulum, peranan guru menjadi teladan, dan membina Etika
serta moral, pembentukkan sifat yang adil, bijaksana, berpendidikan dan
bertanggung jawab. Nilai—nilai social Islami, pembiasaan cinta kepada Allah,
serta tanggung jawab diri yang jadi focus utama.

Penting nya Pendidikan menjadi wujud ibadah serta peran keluarga sebagai
perwujudan karakter. Nilai —nilai ini membentuk siswa sebagai orang yang bukan
sekadar mempunyai pengetahuan yang lebih baik, tapi juga memilki karakter
yang bermoral, bertanggung jawab serta cinta syariat islam.

Filsafat pendidikan Islam mempunyai peranan yang sangat krusial dalam
membentuk karakter dan identitas murid. Secara konseptual, filsafat ini
mengarah pada pemahaman mendalam tentang nilai —nilai Islam yang meliputi
dimensi moral, sosial, dan spiritual. Nilai —nilai semacam tanggung jawab, jujur,
sabar, serta kasih sayang, yang tergambarkan pada ajaran agama, berfungsi
sebagai fondasi untuk membentuk karakter yang baik dan beradab. Pada hal ini,
filsafat pendidikan Islam bukan sekadar mengajarkan pengetahuan, tapi juga
memberikan arahan hidup yang benar selaras dengan syariat Allah serta Rasul
Nya.

Secara praktis, penerapan filsafat ini dalam pendidikan dapat dilihat melalui
kurikulum yang mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan ajaran agama, serta
pendekatan yang menekankan pembentukan akhlak mulia. Peran guru sebagai
teladan dan penyuluh juga sangat krusial dalam mewujudkan karakter peserta
didik yang kuat. Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak hanya dibekali
dengan kecerdasan intelektual, tetapi juga dengan kesadaran moral dan spiritual
yang mendalam. Oleh sebab itu pengaruh filsafat Pendidikan islam pada
pembentukkan karakter murid dapat menciptakan persepektif tentang bagaimana
penggabungan Pendidikan serta ajaran islam dalam membentuk fondasi yang
kuat untuk pembentukkan seseorang yang bisa mempunyai peranan positif pada
lingkungannya. Pendidikan yang holistic, berbasis nilai —nilai agama islam, serta
dapat memberi dorongan pengembangan individu yang imbang secara
intelektual, moral, dan juga spiritual

) hitp://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696 153|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696

%8 Nia Ramadhani et al SURAU : Journal of Islamic Education

Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam berperan sebagai panduan dalam
mewujudkan tujuan pendidikan yang integral, yaitu membentik individu yang
mempunyai karakter yang baik, identitas yang kokoh, dan kesadaran tinggi akan
tanggung jawab sosial serta keimanan yang kuat. Pendidikan yang berlandaskan
filsafat ini diharapkan dapat menghasilkan generasi yang bukan sekadar cerdas,
tapi juga berbudi pekerti luhur, mempunyai akhlak mulia, serta siap berkontribusi
positif untuk warga dan umat manusia.

Referensi

Ageng Shagena, Syarifuddin. 2019. "Peran Filsafat Idealisme Serta Implementasinya
Pada Pendidikan." Jurnal Ilmiah Kependidikan 27(2):58 — 66.

Al —Syaibani, Omar Mohammad Al—Toumy. 1979. Falsafah Pendidikan Islam. Jakarta:
Bulan Bintang.

Arifin, M. 1993. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta.

Cahyani, Desi Yati Wulan, and M. Yunus Abu Bakar. 2024. "Pendidikan Karakter Dalam
Perspektif Filsafat Pendidikan Islam." Jurnal Metaedukasi: Jurnal Ilmiah
Pendidikan 4(2):112—22. doi: 10.37058/metaedukasi.v4i2.6169.

Darmawan, Rivaldi. 2024. "Hakikat Filsafat Pendidikan Karakter Dalam Membentuk
Kepribadian Muslim Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Kontemporer."
Jurnal Jendela Pendidikan 4(01):18 —28. doi: 10.57008/jjp.v4i01.653.

Fahira, Wina Roza, Yesi Guspita Sari, Bera Eka Putra, and Merika Setiawati. 2023.
"Peranan Filsafat Pendidikan Dalam Pembentukan Moralitas Siswa." Edu Sociata
( Jurnal Pendidikan Sosiologi) 6(1):29—40. doi: 10.33627/es.v6il1.1122.

Fauzi, Thwan. 2019. “Manajemen Filsafat Pendidikan Karakter (Filsafat Sebagai Asas
Pembentukan Karakter Melalui Pendidikan Karakter)." Al-Riwayah: Jurnal
Kependidikan 11(1):1—29.

Halawa, Jonius, Ayunike Waoma, and Mozes Lawalata. 2024. “Peran Filsafat Pendidikan
Kristen Dalam Meningkatkan Pemahaman Iman Peserta Didik." Jurnal
Pendidikan Agama Katekese Dan Pastoral (Lumen) 3(1):99.

Hidayat, Rahmat. 2023. “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Mengembangkan
Karakter Siswa Pendidikan Agama Islam Memiliki Peran Yang Sangat Penting
Dalam Membentuk Karakter Siswa . Dalam Lingkungan Pendidikan Islam ,
Pendidikan Karakter Bukan Islam Dalam Mengembangkan Karakter Sis." Jurnal
Agama Islam 3(5):304—17.

Imran, —Zulfi, and Nurhalima Tambunan. 2003. "Jurnal Manajemen Pendidikan Dan
Keislaman PERANAN KARAKTER ANAK DALAM PERSPEKTIF FILSAFAT
PENDIDIKAN." 257 —64.

Kurnia, Suci, Arfa Novia Santi, Thasya Dwi Hendri Yenni, Milda Ayu, and Universitas
Negeri Padang. 2023. "“5098 Pentingnya Penerapan Filsafat Pendidikan Oleh
Guru Sekolah Dasar.”" 08:5098 — 5107.

Marimba. 1962. Pengantar Filsafat Pendidikan Islam. Bandung: N.V. Al ma'arif.

Masruroh, Nur laili. 2021. “PENDIDIKAN KARAKTER DALAM ISLAM: PERSPEKTIF

) hitp://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696 154|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696

%8 Nia Ramadhani et al SURAU : Journal of Islamic Education

FILSAFAT (Character Education In Islam: A Philosophy Perspective) Felta Felta
Abstrak."

Mudana, I. Gusti Agung Made Gede. 2019. "Membangun Karakter Dalam Perspektif
Filsafat Pendidikan Ki Hadjar Dewantara." Jurnal Filsafat Indonesia 2(2):75—81.
doi: 10.23887/ifi.v2i2.21285.

Muhammad, D. 2019. Pendidikan Karakter Di Sekolah.

Nuraida, Nuraida. 2022. "Pendidikan Karakater Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan."
Jurnal Multidisiplin Indonesia 1(2):663 —69. doi: 10.58344/jmi.v1i2.60.

Putri, Melani Eka, Selma Febriosa, Nur Amelia, and Fera Zora. 2024. “Menggali Peran
Filsafat Pendidikan Dalam Membentuk Karakter Peserta Didik Pada Kurikulum
Merdeka." 3(3):1—8.

Rahmadi. 2011. No Title. banjarmasin.

Sirajuddin. 2012. Filsafat Islam, Filosof &filsafatnya.

Suhartono, suparhan. 2006. Filsafat Pendidikan. Yogyakarta: Ar — Ruzz.

Tarigan, Mardinal, Saddam Maulana, and Nurul Adinda Lubis. 2024. "Filsafat
Pendidikan Islam Dalam Membentuk Karakter Siswa." Jurnal Pendidikan
Tambusai 8(1):544 — 54.

Yasmansyah, Yasmansyah, and Iswantir Iswantir. 2022. “Pentingnya Filsafat Pendidikan

Dalam Pembentukan Karakter." Jurnal Penelitian IImu Pendidikan Indonesia
1(2):49—58. doi: 10.31004/jpion.v1i2.21.

) hitp://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696 155|Page



http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696

