
Nia Ramadhani et al. 

SURAU : Journal of Islamic Education 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696  

SURAU : Journal of Islamic Education 

e-ISSN: 3031-0962 

                                                               p-ISSN:  

 

 

©2024  by the authors. Submitted open access publication under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution-
ShareAlike 4.0 International License-(CC-BY-SA) (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

 

Peran Filsafat Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter 

dan Identitas Peserta Didik: Analisis Konseptual dan Praktis  

Nia Ramadhani1    , Nur Ikhsaniyah Lubis 2   , Herlini Puspika Sari3 

 
 

*Corespondence : 
Email : 
12210121347@students.uin-
suska.ac.id 

Abstract 

Islamic educational philosophy plays a crucial role in forming the 
character and identity of students through integrating Islamic 
teaching values into the educational process. The problem with this 
study is the less than optimal application of Islamic values in the 
modern education system, which has an impact on the weak 
character and identity of students. The formation of character and 
identity in the context of Islamic education requires a balance 
between cognitive, affective and psychomotor aspects based on the 
teachings of monotheism, morals and the concept of humans as 
caliphs on earth. The aim of this research is to analyze conceptually 
and practically the role of Islamic educational philosophy in forming 
students who have noble character and have a strong Islamic 
identity. This research methodology uses a qualitative approach with 
in-depth literature analysis. Data was obtained through a literature 
review of primary and secondary literature related to Islamic 
educational philosophy, character formation and identity from an 
Islamic perspective. A concept analysis approach is used to explore 
the relationship between the principles of Islamic educational 
philosophy and educational goals which are directed at the 
formation of complete humans (insan kamil). The results of this 
research show that the consistent application of Islamic educational 
philosophy can be a solution in dealing with identity crises and 
moral degradation in students as well as a solid foundation in 
creating a generation that has a balance between science 
and Islamic values. 
Abstrak 

Filsafat pendidikan Islam memainkan peran krusial dalam 

pembentukan karakter dan identitas peserta didik melalui 

pengintegrasian nilai ajaran Islam ke dalam proses pendidikan. 

Masalah dari kajian ini adalah kurang optimalnya penerapan nilai-

nilai Islam dalam sistem pendidikan modern, yang berdampak pada 

lemahnya karakter dan identitas peserta didik. Pembentukan karakter 

dan identitas dalam konteks pendidikan Islam menuntut ada 

kesetaraan antar unsur afektif, kognitif serta psikomotorik yang 

berbasis pada ajaran tauhid, akhlak, dan konsep manusia sebagai 

khalifah di bumi. Maksud dari riset ini ialah agar menganalisa 

secara konseptual dan praktis peran filsafat pendidikan Islam untuk 

menciptakan murid yang mempunyai akhlak baik serta memiliki 

identitas keislaman yang kuat. Metodologi riset ini menggunakan 

pendekatan kualitatif memakai analisa literatur yang mendalam. 

Data diperoleh melalui kajian pustaka dari literatur primer serta 

sekunder yang berkaitan pada filsafat pendidikan Islam, 

pembentukan identitas, serta identitas pada perspektif Islam. 

Pendekatan analisis konsep digunakan untuk menggali keterkaitan 

antara prinsip-prinsip filsafat pendidikan Islam dengan tujuan 

pendidikan yang diarahkan pada pembentukan manusia paripurna 

(insan kamil). Hasil riset ini memperlihatkan bahwa penerapan 

filsafat pendidikan Islam yang konsisten bisa jadi solusi dalam 

menghadapi krisis identitas dan degradasi moral pada peserta didik 

serta sebagai landasan yang kokoh dalam menciptakan generasi 

yang memiliki keseimbangan antara ilmu pengetahuan dan nilai-

nilai keislaman. 

Authors Affiliation: 
1,2,3Universitas Islam Negeri 
Sultan Syarif Kasim Riau, 
Indonesia 

 

Article History : 
Submission : November 03, 2024 
Revised : December 10, 2024 
Accepted : December 15, 2024 
Published:  December 31, 2024 

 
 

Keyword : Education, 
Religion, Islamic Education 

 

 

Kata Kunci : Filsafat 

Pendidikan Islam, 

Pembentukan Karakter, 

Identitas Peserta Didik 

 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696
mailto:12210121347@students.uin-suska.ac.id
mailto:12210121347@students.uin-suska.ac.id


Nia Ramadhani et al. 
SURAU : Journal of Islamic Education 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696  145 | P a g e  

 

 

 

Pendahuluan  

Pendidikan telah dikenal luas di Indonesia. Hampir semua elemen bangsa ini 

tidak hanya mengenal pendidikan, tetapi juga berpendapat bahwa pendidikan 

adalah bagian penting dari proses mendidik siswa. Pendidikan yang dimaksud 

diberikan dalam keluarga, sekolah dan komunitas. Akhir-akhir ini banyak 

muncul banyak masalah pendidikan karena hasil pendidikan yang tidak sesuai 

dengan harapan. Sehingga menyebabkan banyak kesalahan. Dan berkembang 

menjadi diskusi publik yang disiarkan melalui media cetak dan elektronik. 

Berkembangnya teknologi komunikasi dan informatika adalah salah satu aspek 

yang menjadi penyebab pergaulan secara bebas serta kenakalan pemuda. 

Disebabkan hal ini, Masyarakat merasa sulit untuk menghentikan perilaku remaja 

yang merajalela seperti minum-minuman keras, tawuran, perilaku seksual, dan 

kejahatan lainnya. Dan setiap kasus meningkat setiap hari.(Tarigan, Maulana, and 

Lubis 2024) 

Dalam situasi seperti ini, peranan pendamping menjadi pembingbing penting 

supaya nilai karakter ditananmkan dalam diri anak menjadi kokoh. Peran orang 

yang paling dekat semacam Ayah Ibu, Pendidik, serta teman sangatlah krusial 

untuk membangun identitas serta moral anak. Untuk memastikan bahwa 

pendidikan karakter berjalan dengan baik, diperlukan kerja sama yang baik antar 

orang tua serta pendidik saat memberikan pelajaran moral kepada murid. Tugas 

dan peran orang tua beserta guru sangat penting untuk mengatasi krisis karakter 

pada siswa.  

Pendidikan untuk karakter adalah sebuah sistim yang mana nilai karakter di 

tanam ke siswa dan diikuti dengan tindakan yang meliputi menghidupkan nilai 

moral, karakter, dan akhlak pada diri murid. Yang bermaksud untuk mewujudkan 

kepribadian murid untuk melakukan pengambilan Keputusan, berperilaku baik, 

dan melakukan penghormatan kepada individu lain pada keseharian. Pendidikan 

secara karakter diberikan kepada peserta didik melalui agama, orang lain, 

lingkungan, keluarga dan pendidikan. (Imran and Tambunan 2003) 

Dalam pendidikan, filsafat sangatlah penting. Tanpa filosofi, pendidik tidak 

akan memiliki standar untuk merancang, melaksanakan kualitas pendidikan. 

Secara harfiah, pendidikan dan filsafat adalah satu atau sama. Disebutkan bahwa 

filsafat ialah disiplin sebuah ilmu yang jadi landasan dari keseluruhan aspek lain 

yang fokus pada manusia dan bahwa tanpanya semua bidang lain tidak 

berkembang. Untuk menyelamatkan manusia dari kehilangan identitas yang 

memiliki tujuan dan arah, filsafat dapat berguna. Stereotip umum 

menggambarkan filsafat sebagai pencarian kebijaksanaan atau kebenaran melalui 

pemikiran kritis tentang dunia kita.(Fahira et al. 2023) 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696


Nia Ramadhani et al. 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

 

 

 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696  146 | P a g e  

 

Menurut Bab II pasal 3 UU No 20 Tahun 2003 mengenai sebuah sistim 

pendidikan nasiona menerangkan bahwa tujuan pendidikan nasional ialah untuk 

melakukan pengembangan keterampilan serta menciptakan karakter dan 

peradaban sebuah bangsa yangdikandung pada rangka memberi kecerdasan pada 

hidup bangsa. Sasaran pendidikan nasional adalah agar melakukan 

pengembangan kemampuan murid supaya jadi orang yang memiliki iman serta 

takwa kepada Allah SWT, memiliki akhlak yang baik, ilmu, kesehatan, 

kecakapan, mandiri, kreatif serta jadi masyarakat yang mandiri. Hal ini 

menunjukkan bahwa moralitas juga penting untuk memajukan negara. Oleh 

sebab itu, untuk menciptakan anak-anak Indonesia yang berakhlak 

mulia,karakter pendidikan harus dipelajari dan diperhatikan. 

Filsafat pendidikan Islam memainkan peranan yang cukup krusial untuk 

membentuk karakter dan identitas murid. Dalam konteks pendidikan Islam, 

filsafat tidak sekadar dilihat sebagai sebuah sistem pemikiran, tetapi juga sebagai 

dasar dan landasan untuk mengarahkan proses pendidikan secara menyeluruh. 

Filsafat pendidikan Islam berfokus pada pengembangan potensi manusia, baik 

aspek intelektual, emosional, sosial, maupun spiritual, yang semua itu berperan 

dalam membentuk karakter dan identitas diri seseorang.(Nuraida 2022) 

Secara konseptual, filsafat pendidikan Islam merujuk pada ajaran-ajaran 

Islam yang menyentuh berbagai dimensi kehidupan manusia, mulai dari 

pemahaman tentang tujuan hidup, moralitas, hingga hubungan manusia dengan 

Tuhan, sesama, dan alam semesta. Filsafat ini berupaya melakukan penanaman 

nilai luhur semacam jujur, bertanggung jawab, kedisiplinan, serta kasih sayang, 

yang menjadi fondasi untuk menciptakan karakter yang mempunyai kekuatan 

serta beradab. 

Secara praktis, penerapan filsafat pendidikan Islam dalam dunia pendidikan 

mencakup banyak metode serta pendekatan yang memberikan penekanan dalam 

membentuk moral, penguatan iman, serta pemahaman terhadap ajaran agama 

yang dapat dijadikan pedoman hidup. Melalui kurikulum yang menyelaraskan 

nilai Islam, aktivitas ekstrakurikuler yang mendidik, serta peran guru sebagai 

teladan, pendidikan Islam berusaha untuk membangun identitas peserta didik 

yang tidak sekadar pintar secara pemikiran, tapi juga mempunyai akhlak yang 

baik serta kesadaran sosial yang tinggi.(Muhammad 2019)  

Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam tidak sekadar berguna menjadi 

teori atau ideologi, tapi untuk pedoman praktis dalam mewujudkan tujuan 

pendidikan yang menyeluruh dan integral, yang menciptakan murid jadi individu 

yang mempunyai karakter dan memiliki identitas yang kokoh sesuai 

dengan ajaran Islam. Pendekatan ini diharapkan dapat mencetak generasi yang 

bukan sekadar terampil pada bidang akademik, tapi juga unggul pada sisi moral 

dan social, yang pada akhirnya membawa kemaslahatan bagi umat manusia dan 

kesejahteraan Masyarakat. 

 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696


Nia Ramadhani et al. 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

 

 

 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696  147 | P a g e  

 

Metodologi Penelitian 

Riset ini ialah sebuah studi literatur (library research) memakai pendekatan 

kualitatif. Studi literatur adalah jenis penelitian yang mempelajari suatu masalah 

dengan menggunakan metode pengumpulan data serta mengolah bahan 

penelitian secara menyeluruh melalui sumber bacaan, buku, jurnal, artikel yang 

sesuai dengan objek penelitian. (Rahmadi 2011) 

Hasil dan Pembahasan 

1. Pengertian Filsafat Pendidikan Islam 

Filsafat pendidikan islam merupakan 3 gabungan kata yaitu, “filsafat, 

pendidikan, islam”. kata Filsafat bersumber dari "philosophia," yang berarti 

cinta akan kebijaksanaan. Ini ialah disiplin keilmuan yang menyelidiki 

pertanyaan dasar mengenai kehidupan, keberadaan, ilmu, nilai, pikiran, 

sertabahasa. Filsafat berupaya untuk memahami dan menjelaskan realitas 

melalui pemikiran kritis dan analitis. Ada berbagai cabang filsafat, seperti 

metafisika (studi mengenai realitas), epistemologi (studi mengenai 

pengetahuan), etika (studi mengenai moral), serta logic (studi mengenai 

penalaran).(Sirajuddin 2012) Filsafat mendorong individu untuk berpikir 

secara mendalam dan mempertanyakan asumsi-asumsi yang ada. Dengan 

cara ini, filsafat membantu membentuk pandangan dunia seseorang, 

mempengaruhi cara mereka mengerti diri sendiri, individu lain, serta 

wilayah di sekitaran mereka. Dalam konteks pendidikan, filsafat menjadi 

dasar bagi pengembangan kurikulum, metode pengajaran, serta tujuan 

pembelajaran.(Halawa, Waoma, and Lawalata 2024) 

Sedangkan istilah Pendidikan merupakan rangkaian yang mana 

seseorang mendapat ilmu, keterampilan, sikap serta nilai lewat belajar, 

pengalaman, serta pembelajaran. Pendidikan mencakup berbagai aspek, 

mulai dari pengajaran formal di sekolah hingga pembelajaran informal 

yang terjadi pada kehidupan keseharian. Sasaram utama pendidikan ialah 

mengembangkan potensi individu secara menyeluruh—baik kognitif, 

emosional, sosial, dan spiritual. Pendidikan bukan sekadar berfokus pada 

transfer pengetahuan, tapi juga untuk mewujudkan karakter serta 

mengembangkan kemampuan yang diperlukan untuk berfungsi dalam 

masyarakat. Ini meliputi pembelajaran tentang nilai-nilai sosial, norma, 

dan etika, serta keterampilan praktis yang diperlukan untuk menghadapi 

tantangan kehidupan.(Suhartono 2006) 

Namun label islam berarti bahwa agama islam memiliki filsafat 

pendidikan khusus. Ini berarti bahwa filsafat pendidikan yang tidak 

berhubungan dengan islam tidak ditolak, sebaliknya itu disesuaikan 

dengan ajaran islam. di luar islam, filsafat pendidikan lebih banyak 

disesuaikan daripada diadopsi. Sebenarnya, mungkin dikatakan sebagai 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696


Nia Ramadhani et al. 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

 

 

 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696  148 | P a g e  

 

filsafat pendidikan islam karena ketiga-tiganya sangat berkaitan satu 

sama lain.(Marimba 1962) 

Filsafat pendidikan Islam ialah cabang ilmu yang mempelajari dasar-

dasar pemikiran dan prinsip-prinsip pendidikan yang berdasarkan pada 

ajaran Islam. Filsafat ini berusaha untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan 

mendasar mengenai tujuan, metodologi, dan substansi pendidikan yang 

selaras pada prinsip-prinsip pengajaran agama Islam. Sasaran utama 

filsafat pendidikan Islam ialah menciptakan individu yang seimbang pada 

intelektual, emosional, sosial, dan spiritual, dengan tujuan akhir mencapai 

kebahagiaan dunia dan akhirat. Serta menekankan betapa pentingnya 

pendidikan sebagai sarana untuk mencapai kehidupan yang bermoral, 

berakhlak mulia, dan beriman kepada Allah. Dalam pandangan ini, 

pendidikan tidak sekadar terbatas di mengajarkan ilmu pengetahuan 

duniawi, tapi juga meliputi penguatan iman, akhlak, serta ketaqwaan 

kepada Tuhan. Hal ini menjadikan pendidikan Islam sebagai suatu proses 

yang bersifat holistik, yang mana murid tidak sekadar diajarkan 

keterampilan praktis, tapi juga dibentuk dalam hal karakter dan 

etika.(Kurnia et al. 2023) 

Menurut Omar Muhammad At-Taoumy Al-Syaibany bahwa filsafat 

pendidikan yang ditinjau pada prinsip serta semangat islam maka akan 

disebut sebagai filsafat pendidikan islam. Ini berarti ketika filsafat 

pendidikan disajikan dengan dasar-dasar dan semangat islam, ia akan 

menjadi filsafat pendidikan islam. secara lebih spesifik, filsafat pendidikan 

harus mencerminkan karakteristik unik yang selaras pada prinsip serta nilai 

yang ada pada agama islam, serta mempeehatikan aspek budaya, ekonomi, 

sosial, politik, serta tuntutan kehidupan di masa depan.(Al-Syaibani 1979) 

Dan Syed Muhammad Naquib al-Attas berpendapat bahwa Filsafat 

pendidikan Islam ialah sistem pendidikan yang berlandaskan pada wahyu 

ilahi, yang bertujuan untuk mengembangkan potensi manusia dalam 

mencapai kebaikan dunia dan akhirat melalui pendidikan moral dan 

spiritual. 

Filsafat pendidikan Islam merupakan penggabungan antara prinsip-

prinsip filosofis dan syariat Islam pada hal pendidikan. Ini mencakup 

tujuan, nilai, dan metode yang dirancang agar menciptakan seseorang yang 

bukan sekadar pintar intelektual, tapi juga mempunyai moral serta spiritual 

yang kokoh. Dengan pendekatan yang holistik, pendidikan Islam berusaha 

untuk menciptakan generasi yang mampu berkontribusi positif bagi 

masyarakat, menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan, serta menjalani 

kehidupan yang selaras pada prinsip syariat Islam. Lewat pengertian yang 

dalam mengenai filsafat pendidikan Islam, diharapkan dapat tercipta sistem 

pendidikan yang lebih baik, yang bukan sekadar fokus di pencapaian 

akademis, tapi juga pengembangan karakter serta spiritualitas. Dalam era 

modern yang penuh tantangan ini, pendidikan yang berlandaskan nilai 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696


Nia Ramadhani et al. 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

 

 

 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696  149 | P a g e  

 

Islam sangat penting untuk menciptakan sebuah individu yang mampu 

menghadapi dinamika kehidupan dengan bijak dan 

bertanggung jawab.(Tarigan et al. 2024) 

filsafat pendidikan islam secara mendasar ialah sebuah pemikiran 

mengenai pendidikan yang berlandasakan ajaran islam, dengan fokus pada 

pengembangan potensi manusia agar menjadi individu muslim yang 

seutuhnya terinspirasi oleh nilai-nilai islam. Selain itu, filsafat ini 

menggambarkan proses pendidikan islam dan menilai sejauh mana 

impelementsinya. Filsafat pendidikan islam juga berfungsi untuk 

mengkritik metode yang diterapkan dalam pendidikan islam dan 

memberikan panduan dasar mengenai penggunaan metode tersebut agar 

tujuan tercapai. Filsafat pendidikan harusnya berfungsi pada 3 hal yaitu: 1) 

menyediakan dasar dan mengarahkan pelaksanaan pendidikan yang sesuai 

dengan ajaran islam, 2) mengkritik dan memperbaiki proses pendidikan 

yang sedang berlangsung, 3)melaksanakan evaluasi pada mekanisme dari 

rangkaian dari proses pendidikan.(Arifin 1993) 

Dari definisi di atas bisa diambil kesimpulan bahwa filsafat pendidikan 

Islam ialah landasan pemikiran yang mendasari prinsip-prinsip 

pendidikan yang selaras dengan syariat Islam, dengan tujuan menciptakan 

seseorang yang seimbang dalam aspek intelektual, moral, sosial, serta 

spiritual. Pendidikan pada pandangan Islam bukan sekadar fokus di 

pencapaian pemahaman duniawi, tapi juga di pengembangan iman, akhlak, 

dan ketaqwaan kepada Allah. Nilai semacam jujur, pertanggung jawaban, 

serta kasih sayang jadi dasar untuk menciptakan karakter murid. Dengan 

pendekatan yang berkelanjutan, filsafat pendidikan Islam mengarahkan 

peserta didik untuk menjadi individu yang bukan sekadar cerdas, tapi juga 

mempunyai akhlak yang baik serta siap berpartisipasi baik untuk warga. 

Oleh sebab itu, filsafat pendidikan Islam berperan krusial untuk 

mewujudkan generasi yang memiliki integritas moral, wawasan yang luas, 

serta kemampuan untuk menghadapi tantangan kehidupan dengan 

bijaksana dan penuh tanggung jawab. 

2. Pembentukan Karakter Peserta Didik Dalam Perspektif Islam 

Karakter di Islam seringkali dihubungkan dengan akhlak. Akhlak 

adalah cerminan dari nilai-nilai yang dianut seseorang dan menjadi 

pedoman dalam berperilaku. Nabi Muhammad SAW di utus agar 

menyempurnakan akhlak, seperti yang termaktub pada hadist yang 

maknanya: “Sungguh aku diutus untuk melakukan penyempurnaan akhlak 

yang baik.” (HR. Ahmad)”.  Dari sini, dapat dipahami bahwa pembentukan 

karakter harus berlandaskan pada prinsip-prinsip akhlak yang mulia. 

Akhlak yang baik akan menghasilkan perilaku yang positif, yang pada 

gilirannya akan mempengaruhi lingkungan sosial dan masyarakat secarap 

luas.(Darmawan 2024)  

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696


Nia Ramadhani et al. 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

 

 

 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696  150 | P a g e  

 

Prinsip-prinsipnya sebagai berikut: Pertama, Menanamkan Nilai 

Agama: Pendidikan karakter di Islam dimulai dengan menanamkan nilai 

agama, seperti kejujuran, tanggung jawab, dan kasih sayang. Mengajarkan 

nilai-nilai ini kepada peserta didik sejak dini akan membantu mereka 

memahami pentingnya integritas dalam kehidupan sehari-hari. Kedua, 

Teladan dari Wilayah Keluarga, tempat pendidikan, serta warga yang 

mempunyai peranan krusial untuk menciptakan karakter. Orang tua dan 

pendidik harus menjadi teladan yang baik, menunjukkan akhlak yang 

mulia dalam tindakan sehari-hari. Keteladanan ini akan menginspirasi 

peserta didik untuk mengikuti jejak yang baik. Ketiga, Pendidikan Akhlak 

Kurikulum pendidikan harus mencakup pelajaran tentang akhlak, baik 

melalui pengajaran formal maupun non-formal. Hal ini termasuk 

mempelajari kisah baik dari Al-Quran serta hadis yang menunjukkan 

akhlak Rasulullah dan para sahabat. Keempat, Penerapan Praktis 

Kurikulum pendidikan harus mencakup pelajaran tentang akhlak, baik 

melalui pengajaran formal maupun non-formal. Hal ini termasuk 

mempelajari kisah dari Al-Quran serta hadis yang menunjukkan akhlak 

Rasulullah dan para sahabat. Kelima, Pembinaan SpiritualPembentukan 

karakter tidak terlepas dari aspek spiritual. Mengajarkan peserta didik 

tentang pentingnya hubungan dengan Allah SWT dan bagaimana nilai-

nilai Islam dapat memandu mereka dalam berperilaku adalah hal yang 

sangat penting. Kegiatan ibadah, doa, dan dzikir dapat memperkuat ikatan 

spiritual dan moral mereka.(Masruroh 2021) 

Perwujudan karakter murid pada pandangan Islam melibatkan 

pendekatan yang holistik, yakni mengembangkan aspek akhlak, 

intelektual, emosional, dan spiritual secara seimbang. Dalam Islam, 

pendidikan bukan sekadar fokus di penguasaan ilmu pengetahuan, tapi 

pada perwujudan akhlak yang mulia, yang dikenal dengan istilah “ta'dib” 

(pendidikan karakter) yang melibatkan pengajaran moral dan budi pekerti. 

Secara keseluruhan, pembentukan karakter pada pandangan Islam bukan 

sekadar memprioritaskan penguasaan ilmu pengetahuan, tapi pencapaian 

pribadi yang saleh, bertanggung jawab, dan bermanfaat bagi umat. 

Pembentukan karakter ini selaras dengan sasaran utama pendidikan Islam, 

yakni menghasilkan generasi yang memiliki akhlak mulia dan 

berkontribusi positif terhadap masyarakat.(Cahyani and Bakar 2024) 

Sebuah konsep pendidikan karakter sudah ada pada masa Rasulullah. 
Ini tercatat dengan apa yang sudah diperintahkan Allah bahwa tanggung 
jawab palingutama Nabi Muhammad ialah menyempurnakan moral 
manusia. Diskusi tentang pemaknaan karakter sesuai pada konsep akhlak 
pada islam, semuanya berbicara mengenai tindakan yang dilakukan oleh 
orang. Ghazali mengatakan bahwa akhlak ialah sikap yang tertanam pada 
jiwa yang memungkinkan terjadinya banyak tindakan dengan cepat serta 
mudah tanpa pikiran serta apa yang dipertimbangkan.(Fahira et al. 2023) 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696


Nia Ramadhani et al. 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

 

 

 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696  151 | P a g e  

 

Dengan demikian Pembentukan karakter murid pada pandangan 
Islam menekankan integrasi antara pendidikan akhlak dan ilmu 
pengetahuan. Dalam Islam, karakter yang baik dibangun melalui 
pendidikan yang berlandaskan nilai moral, semacam jujur, pertanggung 
jawaban, serta kepedulian pada sosial. Proses ini melibatkan pengajaran 
Al-Qur'an serta hadits menjadi tuntunan hidup, dan peran teladan dari 
pendidik. Pendidikan karakter juga harus mencakup pengembangan 
spiritual, emosional, dan sosial, supaya murid mampu berhubungan secara 
baik di lingkungan masyarakat. Dengan demikian, tujuan pendidikan pada 
agama Islam bukan sekadar menciptakan orang yang pintar secara 
pemikiran, tapi juga mempunyai akhlak baik dan bermanfaat bagi orang 
lain. Keseluruhan proses ini mengarah pada pembentukan masyarakat 
yang adil dan sejahtera. 

3. Peran Filsafat Pendidikan Islam Dalam Pembentukan Karakter Peserta 

Didik 

Peran penbentukan karakter siswa sangat krusial pada Pendidikan islam. 
Untuk membangun seseorang yang berakhlak dan penuh tanggung jawab, 
filsafat Pendidikan islam memberikan dasar yang teguh. Pemahaman ini 
menganggap bahwa Pendidikan sebagai proses yang mencangkup berbagai 
aspek kehidupan siswa dan mencangkup semua aspek mereka. Terdapat 
prinsip-prinsip tertentu dalam filsafat Pendidikan islam yang dapat 
memengaruhi Pembangunan karakter siswa yang meliputi:(Cahyani and 
Bakar 2024). a)Ketauhidan menjadi pilar agama, b) Fitrah menjadi pondasi 
pembentukkan karakter, c) Pelaksana nilai keislaman pada kurikulum, d) 
Peranan guru menjadi teladan, e) Membina etika serta moral, f) 
Membentuk karakter yang adil serta bijak, g) Cinta ke ilmu, h) Pendidikan 
menjadi wujud ibadah , i) Membiasakan tanggung jawab, cinta kepada 
Allah, j) Keluarga menjadi perwujudan karakter, k) Hubungan Pendidikan 
serta syariat islam.(Fauzi 2019) 

Tauhid dianggap oleh filsafat Pendidikan islam sebagai komponen 
penting dalam pembentukan karakter murid. Prinsip esanya Allah sebagai 
dasar moral yang membantu murid dalam melakukan pengembangan 
karakter yang kokoh serta moral.(Hidayat 2023) Keyakinan kepada keesaan 
Allah mengubah dasar yang menanamkan prinsip-prinsip etika pada 
kesehariann murid. Kemudian, nilai-nilai fitrah, menjadi hakekat orang, 
membangun karakter pada Pendidikan islam, Pelajaran ini mengajarkan 
murid untuk melakukan pengembangan potensi moral serta positif yang 
selaras pada fitrah alami seseorang.  

 Pada pelaksanaannya, prinsip-prinsip islam dimasukkan secara 
mendalam  ke dalam kurikulum sekolah. Materi Pelajaran yang dirancang 
untuk menverminkan syariat agama serta menciptakan karakter muri 
selaras pada prinsip islam. Ini memberikan kepastian bahwa Pendidikan 
tidak sekadar melakukan pengajaran ilmu pengetahuan, tapi juga 
mengajarkan keterampilan social yaitu nilai yang selaras dengan prinsip-
prinsip agama.(Muhammad 2019) 

Pada Pendidikan islam, peran pendidik sangat penting untuk 
menciptakan karakter murid. Diinginkan guru dapat jadi contoh yang 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696


Nia Ramadhani et al. 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

 

 

 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696  152 | P a g e  

 

menggambarkan nilai islam pada prilaku serta sifat mereka 
keseharian.(Ageng Shagena 2019) Dengan jadi contoh yang baik, murid 
bisa lebih paham serta meneladani tindakan moral yang baik. Fokusnya 
adalah etik serta moral yang utama saat mewujudkan karakter murid. 
Pendidikan islam membina siswa dengan aktif agar bertindak dengan baik, 
melakukan penghormatan, serta tanggung jawab atas tindakannya. 
Membina etika serta moral ini dapat mewujudkan murid yang mempunyai 
integritas serta Tingkat kesadaran moral yang tinggi. Pendidikan islam 
yang mengajarkan siswa untuk mengerti serta menerapkan prinsip adil 
serta bijak pada keseharian. Itu bermaksud untuk membangun karakter 
murid yang memiliki kemampuan untuk bertindak secara adil dan 
bijaksana di Masyarakat.(Putri et al. 2024) Cinta ke ilmu dapat menjadi 
bagian yang selaras pada rangkaian Pendidikan islam. Murid di didik agar 
cinta pada ilmu pengetahuan menjadi salah satu cara agar membantu 
orang sekitar dan untuk mendekatkan diri kepada Allah. Menurut 
Pendidikan islam, memberikan pengajaran bahwa pengetahuan wajib 
dilakukan dengan kasih sayang serta pertanggung jawaban. 

Kemudian, pendidikan islam memberikan penekanan bahwa 
rangkaian pendidikan sendiri ialah satu ibadah. Murid diizinkan agar 
belajar menjadi sebuah bentuk peribadahan ke Allah SWT, membuat semua 
tugas pembelajaran menjadi pengbadian pada Tuhan. Konsep pertanggung 
jawaban diri jadi inti dari membentuk karakter. Murid di didik agar 
mempunyai tangung jawab pada diri sendiri, keluarga, Warga serta 
Allah.(Mudana 2019) Ini dapat menghasilkan murid yang mempunyai 
perasaan tanggung jawab yang kokoh pada diri sendiri serta wilayah 
disekitarnya. Selain itu, filsafat Pendidikan islam menekankan kebiasaan 
cinta ke Allah. Ini dapat menghasilkan karakter murid yang cinta serta taat 
ke pencipta. Cinta ke Allah juga dapat jadi sebuah dorongan utama saat 
menjalankan keseharian. 

Dalam filsafat Pendidikan islam, salah satu focus utama adalah peran 
keluarga dalam membentuk karakter siswa. Keterlibatan keluarga sebagai 
lingkungan pertama siswa dan membentuk karakter yang krusial. 
Menghubungjan Pendidikan dengan prinsip-prinsip islam yang jadi dasar 
utama untuk memberi kepastian ilmu akademis serta membentuk karakter 
yang selaras dengan prinsip-prinsip islam. Ini dapat menghasilakn 
seseorang yang bukan hanya memounyai pemahaman yang luas tapi juga 
menjadi individu yang mempunyai moral, tanggung jawab serta cinta pada 
syariat islam. Secara demikian, filsafat Pendidikan islam memiliki dampak 
pada pembentukan karakter siswa secara luas, yang mencangkup 
pembentukan individu yang sejalan dengan nilai syariat islam dan tidak 
terbatas pada aspek akademik. 

filsafat pendidikan Islam mempunyai peranan yang cukup krusial 
untuk membentuk karakter murid. Filsafat ini bukan sekadar fokus di 
penguasaan ilmu pengetahuan, tapi juga dalam menciptalan akhlak mulia 
dan integritas moral. Dalam pandangan Islam, pendidikan harus mencakup 
pembentukan akhlak yang baik, seperti kejujuran, kesabaran, dan 
tanggung jawab, yang merupakan bagian integral dari pencapaian 
keberhasilan hidup. Selain itu, filsafat pendidikan Islam mengajarkan 
keseimbangan antara ilmu dunia dan akhirat, sehingga murid bukan sekada 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696


Nia Ramadhani et al. 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

 

 

 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696  153 | P a g e  

 

diarahkan untuk menggapai kesuksesan duniawi, tapi juga kebahagiaan di 
akhirat.(Yasmansyah and Iswantir 2022) 

Dengan demikian filsafat pendidikan Islam juga memberikan 
penekanan krusialnya perkembangan potensi seseorang dengan 
menyeluruh—fisik, akal, dan spiritual—agar peserta didik tumbuh menjadi 
pribadi yang seimbang. Tanggung jawab sosial dan kemanusiaan juga 
menjadi bagian dari karakter yang dibentuk, mengingat Islam mengajarkan 
untuk selalu memberi manfaat bagi orang lain. Dengan pendekatan ini, 
murid diharapkan tidak sekadar pintar, tapi juga mempunyai kepedulian 
pada sesama serta bisa mengimplementasikan ilmu dan akhlak pad 
kehidupan sehari-hari. Secara keseluruhan, filsafat pendidikan Islam 
membentuk individu yang berkarakter kuat, mandiri, dan bertanggung 
jawab baik secara pribadi ataupun sosial. 

KESIMPULAN 

Filsafat Pendidikan islam menempatkan tauhid menjadi pilar utama dan 
fitrah menjadi landasan dalam membentuk karakter siswa. Nilai keislaman 
dimasukkan ke kurikulum, peranan guru menjadi teladan, dan membina Etika 
serta moral, pembentukkan sifat yang adil, bijaksana, berpendidikan dan 
bertanggung jawab. Nilai-nilai social Islami, pembiasaan cinta kepada Allah, 
serta tanggung jawab diri yang jadi focus utama. 

Penting nya Pendidikan menjadi wujud ibadah serta peran keluarga sebagai 
perwujudan karakter. Nilai-nilai ini membentuk siswa sebagai orang yang bukan 
sekadar mempunyai pengetahuan yang lebih baik, tapi juga memilki karakter 
yang bermoral, bertanggung jawab serta cinta syariat islam. 

Filsafat pendidikan Islam mempunyai peranan yang sangat krusial dalam 
membentuk  karakter dan identitas murid. Secara konseptual, filsafat ini 
mengarah pada pemahaman mendalam tentang nilai-nilai Islam yang meliputi 
dimensi moral, sosial, dan spiritual. Nilai-nilai semacam tanggung jawab, jujur, 
sabar, serta kasih sayang, yang tergambarkan pada ajaran agama, berfungsi 
sebagai fondasi untuk membentuk karakter yang baik dan beradab. Pada hal ini, 
filsafat pendidikan Islam bukan sekadar mengajarkan pengetahuan, tapi juga 
memberikan arahan hidup yang benar selaras dengan syariat Allah serta Rasul 
Nya. 

Secara praktis, penerapan filsafat ini dalam pendidikan dapat dilihat melalui 
kurikulum yang mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan ajaran agama, serta 
pendekatan yang menekankan pembentukan akhlak mulia. Peran guru sebagai 
teladan dan penyuluh juga sangat krusial dalam mewujudkan karakter peserta 
didik yang kuat. Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak hanya dibekali 
dengan kecerdasan intelektual, tetapi juga dengan kesadaran moral dan spiritual 
yang mendalam. Oleh sebab itu pengaruh filsafat Pendidikan islam pada 
pembentukkan karakter murid dapat menciptakan persepektif tentang bagaimana 
penggabungan Pendidikan serta ajaran islam dalam membentuk fondasi yang 
kuat untuk pembentukkan seseorang yang bisa mempunyai peranan positif pada 
lingkungannya. Pendidikan yang holistic, berbasis nilai-nilai agama islam, serta 
dapat memberi dorongan pengembangan individu yang imbang secara 
intelektual, moral, dan juga spiritual 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696


Nia Ramadhani et al. 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

 

 

 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696  154 | P a g e  

 

Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam berperan sebagai panduan dalam 
mewujudkan tujuan pendidikan yang integral, yaitu membentik individu yang 
mempunyai karakter yang baik, identitas yang kokoh, dan kesadaran tinggi akan 
tanggung jawab sosial serta keimanan yang kuat. Pendidikan yang berlandaskan 
filsafat ini diharapkan dapat menghasilkan generasi yang bukan sekadar cerdas, 
tapi juga berbudi pekerti luhur, mempunyai akhlak mulia, serta siap berkontribusi 
positif untuk warga dan umat manusia. 

Referensi 

Ageng Shagena, Syarifuddin. 2019. “Peran Filsafat Idealisme Serta Implementasinya 

Pada Pendidikan.” Jurnal Ilmiah Kependidikan 27(2):58–66. 

Al-Syaibani, Omar Mohammad Al-Toumy. 1979. Falsafah Pendidikan Islam. Jakarta: 
Bulan Bintang. 

Arifin, M. 1993. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta. 

Cahyani, Desi Yati Wulan, and M. Yunus Abu Bakar. 2024. “Pendidikan Karakter Dalam 

Perspektif Filsafat Pendidikan Islam.” Jurnal Metaedukasi: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan 4(2):112–22. doi: 10.37058/metaedukasi.v4i2.6169. 

Darmawan, Rivaldi. 2024. “Hakikat Filsafat Pendidikan Karakter Dalam Membentuk 
Kepribadian Muslim Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Kontemporer.” 

Jurnal Jendela Pendidikan 4(01):18–28. doi: 10.57008/jjp.v4i01.653. 

Fahira, Wina Roza, Yesi Guspita Sari, Bera Eka Putra, and Merika Setiawati. 2023. 

“Peranan Filsafat Pendidikan Dalam Pembentukan Moralitas Siswa.” Edu Sociata 

( Jurnal Pendidikan Sosiologi) 6(1):29–40. doi: 10.33627/es.v6i1.1122. 

Fauzi, Ihwan. 2019. “Manajemen Filsafat Pendidikan Karakter (Filsafat Sebagai Asas 

Pembentukan Karakter Melalui Pendidikan Karakter).” Al-Riwayah : Jurnal 

Kependidikan 11(1):1–29. 

Halawa, Jonius, Ayunike Waoma, and Mozes Lawalata. 2024. “Peran Filsafat Pendidikan 

Kristen Dalam Meningkatkan Pemahaman Iman Peserta Didik.” Jurnal 

Pendidikan Agama Katekese Dan Pastoral (Lumen) 3(1):99. 

Hidayat, Rahmat. 2023. “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Mengembangkan 
Karakter Siswa Pendidikan Agama Islam Memiliki Peran Yang Sangat Penting 
Dalam Membentuk Karakter Siswa . Dalam Lingkungan Pendidikan Islam , 

Pendidikan Karakter Bukan Islam Dalam Mengembangkan Karakter Sis.” Jurnal 

Agama Islam 3(5):304–17. 

Imran, -Zulfi, and Nurhalima Tambunan. 2003. “Jurnal Manajemen Pendidikan Dan 
Keislaman PERANAN KARAKTER ANAK DALAM PERSPEKTIF FILSAFAT 
PENDIDIKAN.” 257–64. 

Kurnia, Suci, Arfa Novia Santi, Thasya Dwi Hendri Yenni, Milda Ayu, and Universitas 
Negeri Padang. 2023. “5098 Pentingnya Penerapan Filsafat Pendidikan Oleh 
Guru Sekolah Dasar.” 08:5098–5107. 

Marimba. 1962. Pengantar Filsafat Pendidikan Islam. Bandung: N.V. Al ma’arif. 

Masruroh, Nur laili. 2021. “PENDIDIKAN KARAKTER DALAM ISLAM: PERSPEKTIF 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696


Nia Ramadhani et al. 

 

SURAU : Journal of Islamic Education 

 

 

 

 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696  155 | P a g e  

 

FILSAFAT (Character Education In Islam: A Philosophy Perspective) Felta Felta 
Abstrak.” 

Mudana, I. Gusti Agung Made Gede. 2019. “Membangun Karakter Dalam Perspektif 

Filsafat Pendidikan Ki Hadjar Dewantara.” Jurnal Filsafat Indonesia 2(2):75–81. 
doi: 10.23887/jfi.v2i2.21285. 

Muhammad, D. 2019. Pendidikan Karakter Di Sekolah. 

Nuraida, Nuraida. 2022. “Pendidikan Karakater Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan.” 

Jurnal Multidisiplin Indonesia 1(2):663–69. doi: 10.58344/jmi.v1i2.60. 

Putri, Melani Eka, Selma Febriosa, Nur Amelia, and Fera Zora. 2024. “Menggali Peran 
Filsafat Pendidikan Dalam Membentuk Karakter Peserta Didik Pada Kurikulum 
Merdeka.” 3(3):1–8. 

Rahmadi. 2011. No Title. banjarmasin. 

Sirajuddin. 2012. Filsafat Islam, Filosof &filsafatnya. 

Suhartono, suparhan. 2006. Filsafat Pendidikan. Yogyakarta: Ar-Ruzz. 

Tarigan, Mardinal, Saddam Maulana, and Nurul Adinda Lubis. 2024. “Filsafat 

Pendidikan Islam Dalam Membentuk Karakter Siswa.” Jurnal Pendidikan 

Tambusai 8(1):544–54. 

Yasmansyah, Yasmansyah, and Iswantir Iswantir. 2022. “Pentingnya Filsafat Pendidikan 

Dalam Pembentukan Karakter.” Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 
1(2):49–58. doi: 10.31004/jpion.v1i2.21. 

 

  

 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v3i1.8696

