
 

 

Faizin et al. 

JILAW : Journal Islamic Law and Wisdom  
http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 

 

JILAW : Jurnal Islamic Law and Wisdom 

e-ISSN: 3109-5259   

Vol. 1 No. 2 Edition December 2025 

 

 
 

 

©2025  by the authors. Submitted for open access publication under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution-
ShareAlike 4.0 International License-(CC-BY-SA) (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

ORIGINAL ARTICLE OPEN ACCES 

 

 

TRADISI YASINAN DAN JAMUAN MAKAN SEBAGAI MANIFESTASI MAQASHID AS-
SYARI’AH DALAM MASYARAKAT DESA GUNUNG LABUH, KABUPATEN KERINCI  

Faizin1, Ashlih Muhammad Dafizki2   
 

*Corespondence : 
Email :  
faizin@gmail.com 
ashlihmd403@gmail.com 

Abstract  
This study explores how the Yasinan and communal meal tradition held for 

seven consecutive days after a person’s death in Gunung Labuh Village, 

Kerinci Regency, serves as a manifestation of maqashid as-shari‘ah within 

the community’s socio-religious life. The tradition is not merely a ritual but 

a cultural expression that strengthens social solidarity and reflects moral 

and spiritual values. The main research question addresses how the 

principles of hifz al-din (preservation of religion), hifz al-nafs (preservation 

of life), and hifz al-mal (preservation of wealth) are embodied in this 

practice. Using a qualitative case study approach, data were collected 

through interviews with religious leaders, community figures, and 

bereaved families, alongside relevant literature analysis. The findings 

reveal that this tradition reflects a harmonious balance between Islamic 

teachings and local wisdom, where collective prayer, mutual cooperation, 

and charity embody the essence of maqashid al-shari‘ah. Hence, the 

Yasinan and communal meal practice in Gunung Labuh illustrates the 

dynamic integration of spiritual devotion and social solidarity within the 

lived experience of the Muslim community. 
 

Penelitian ini membahas bagaimana tradisi Yasinan dan jamuan makan 

selama tujuh hari berturut-turut setelah kematian di Desa Gunung Labuh, 

Kabupaten Kerinci, berfungsi sebagai manifestasi maqashid as-syari‘ah 

dalam kehidupan sosial keagamaan masyarakat. Tradisi ini tidak hanya 

menjadi ritual keagamaan, tetapi juga wadah penguatan solidaritas sosial 

dan ekspresi nilai-nilai kemanusiaan. Pertanyaan utama penelitian ini 

adalah bagaimana nilai-nilai maqashid as-syari’ah, khususnya hifz al-din, 

hifz al-nafs, dan hifz al-mal, termanifestasi dalam praktik Yasinan dan 

jamuan makan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

jenis studi kasus, melalui wawancara dengan tokoh agama, tokoh 

masyarakat, dan keluarga penyelenggara tradisi, serta analisis literatur 

yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi ini 

merepresentasikan keseimbangan antara ajaran Islam dan kearifan lokal, 

di mana doa bersama, gotong royong, dan sedekah menjadi sarana 

pemeliharaan agama, jiwa, dan harta. Dengan demikian, praktik Yasinan 

dan jamuan makan di Desa Gunung Labuh merupakan wujud harmonisasi 

antara nilai spiritual dan sosial yang hidup secara dinamis dalam bingkai 

maqashid as-syari‘ah. 

Affiliation: 
1 Institut Agama Islam Negeri 

Kerinci  

2 Universitas Islam Negeri Sjech M. 
Djamil Djambek Bukittinggi, 
Indonesia 

  

 

   Article History : 
Submission : 22 September 2025 
Revised : 23 Oktober 2025 
Accepted : 25 November 2025 
Published : 31 Desember 2025 
 

Keyword  : Yasinan Tradition, 

Communal Meal, Maqashid 

al-Shari‘ah, Social Solidarity, 
Kerinci 
Kata Kunci : Tradisi Yasinan, 

Jamuan Makan, Maqashid as-

Syari‘ah, Solidaritas Sosial, 

Kerinci 

 

 

 

 

 

 



 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    137 | Page 

 

 

 

INTRODUCTION 

Tradisi Yasinan dan jamuan makan merupakan dua praktik sosial keagamaan yang telah 

mengakar kuat dalam kehidupan masyarakat Muslim di Indonesia1. Bagi masyarakat Kerinci tradisi 

ini tidak hanya dimaknai sebagai ritual spiritual, melainkan juga sebagai manifestasi dari nilai-nilai 

sosial, budaya dan teologis yang hidup dalam keseharian masyarakat. Secara umum, Yasinan dapat 

dipahami sebagai pembacaan surat Yasin yang dilakukan secara berjamaah disertai dengan doa 

bersama bagi keluarga yang telah meninggal dunia.2 Di beberapa daerah, termasuk di Desa Gunung 

Labuh, kegiatan ini dilanjutkan dengan jamuan makan bersama yang dihidangkan oleh keluarga 

almarhum sebagai bentuk rasa syukur dan sedekah atas rezeki yang diberikan oleh Allah SWT.3 

Namun yang menarik, di Desa Gunung Labuh tradisi ini memiliki kekhasannya tersendiri, yang mana 

masyarakat Desa Gunung Labuh melaksanakan Yasinan dan jamuan makan selama tujuh hari 

berturut-turut setelah seseorang orang meninggal dunia, karena dalam keyakinan masyarakat Desa 

Gunung Labuh tujuh hari merupakan masa penting dalam perjalanan ruh almarhum menuju 

akhirat.4  

Selama dalam rentang waktu tersebut, pihak keluarga mengundang tetangga dan kerabat 

untuk datang ke rumah membaca Yasin bersama, mendoakan almarhum, dan menikmati jamuan 

makan yang disiapkan secara bergotong royong, tetapi tradisi ini tidak sekadar menjadi bentuk 

ekspresi kesedihan, melainkan juga sebagai sarana spiritual untuk mengantarkan doa dan harapan 

bagi orang yang telah berpulang, dan sekaligus menjadi media penguatan solidaritas di antara 

warga.5 Lebih jauh, kekhasan tradisi Yasinan di Desa Gunung Labuh juga tampak dari kuatnya 

semangat gotong royong dalam pelaksanaanya, hal ini terlihat dalam kegiatan jamuan makan, yang 

dalam pelaksanaanya tidak memberikan beban kepada keluarga yang berduka, karena seluruh 

kebutuhan acara mulai dari bahan makanan seperti beras, gula, cabai, bawang, hingga peralatan 

memasak dikumpulkan bersama oleh warga, kemudian para tetangga bergantian membantu 

memasak, menyiapkan tempat, dan melayani tamu yang datang. Dengan demikian, pelaksanaan 

tradisi ini menjadi wujud nyata semangat kebersamaan, tolong menolong dan empati sosial yang 

mengakar dalam budaya masyarakat Kerinci, kemudian nilai solidaritas ini juga memperlihatkan 

 
1 Fatimatuz Zahra, “Pelestarian Tradisi Yasinan Dan Marhabanan Sebagai Wujud Moderasi Beragama 

Dalam Kegiatan KKN ( Catatan Pengabdian Kepada Masyarakat Di Desa Tegalgirang Kecamatan Bangodua 
Kabupaten Indramayu ),” Kusuma: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 01, no. 01 (2024): 25. 

2 Khairani Faizah, “Kearifan Lokal Tahlilan-Yasinan Dalam Dua Perspektif Menurut Muhammadiyah,” 
Aqlam: Journal of Islam and Plurality 3, no. 2 (2018): 216, https://doi.org/10.30984/ajip.v3i2.722. 

3 Muhammad Firdaus, “Tradisi Tahlilan Pada Masyarakat Banjar,” Indonesian Journal of Islamic 
Jurisprudence, Economic and Legal Theory 3, no. 1 (2025): 535, https://doi.org/10.62976/ijijel.v3i1.962. 

4 Satria Wiguna and Ahmad Fuadi, “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Tahlilan Di Desa Batu 
Melenggang Kecamatan Hinai,” Thawalib: Jurnal Kependidikan Islam 3, no. 1 (2022): 17, 
https://doi.org/10.54150/thawalib.v3i1.27. 

5 Rahmat Kurniawan and Suharman Suharman, “Solidaritas Sosial Dalam Tradisi Samadiyah Di Tengah 
Masyarakat Islam Di Desa Meunasah Krueng Kecamatan Ingin Jaya,” Jurnal Al-Ijtimaiyyah 8, no. 1 (2022): 87, 
https://doi.org/10.22373/al-ijtimaiyyah.v8i1.12910. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    138 | Page 

bahwa kegiatan Yasinan bukan hanya bentuk penghormatan terhadap yang telah meninggal dunia, 

tetapi juga bentuk perwujudan kasih dan kepedulian sosial terhadap keluarga yang ditinggalkan.6  

Pelaksanaan Yasinan tujuh hari berturut-turut ini memperlihatkan adanya keseimbangan 

antara nilai-nilai agama adat, yang dalam hal ini masyarakat mempercayai bahwa doa kolektif 

memiliki kekuatan spiritual yang dapat membawa ketenangan bagi keluarga yang ditinggalkan. Di 

sisi lain, jamuan makan menjadi simbol kasih, penghargaan, dan kebersamaan, karena seluruh 

lapisan masyarakat berpartisipasi tanpa memandang status sosial. Makanan yang disajikan dianggap 

sebagai sedekah pahalan bagi almarhum dan sebagai sebagai sarana berbagi rezeki kepada sesama, 

sehingga kegiatan ini mengandung dua dimensi sekaligus yaitu, dimensi ibadah karena bernilai 

spiritual dan dimensi mu’amalah karena memperkuat sosial serta menumbuhkan rasa empati.7 

Dalam perspektif maqashid as-syari’ah, tradisi Yasinan dan jamuan makan memiliki relevansi yang 

mendalam, sekaligus tradisi ini juga mencerminkan upaya masyarakat untuk memilihara agama (hifz 

al-din) melalui kegiatan dzikir, doa, dan pembacaan al-Qur’an, memilihara jiwa (hifz al-nafs) melalui 

penguatan solidaritas dan ketenanga batin keluarga yang berduka serta memelihara harta (hifz al-

mal) melalui praktik sedekah dan pengelolaan rezeki dalam bingkai kebersamaan. Tradisi tersebut 

pada dasarnya merupakan bentuk implementasi nilai-nilai syari’at yang bertujuan menghadirkan 

bentuk kemaslahatan (maslahah) dan menghindarkan kerusakan (mafsadah), sebagaimana prinsip 

dasar maqashid as-syari’ah yang dikembangkan oleh al-Ghazali, al-Syatibi, dan para ulama 

kontemporer.8  

Praktik Yasinan dan jamuan makan di Desa Gunung Labuh juga mencerminkan proses 

harmonisasi antara ajaran Islam dan tradisi lokal. Islam tidak datang untuk meniadakan budaya, 

melainkan untuk menggarahkan serta memurnikan nilai-nilai yang sejalan dengan prinsip tauhid dan 

kemaslahatan. Dalam konteks ini, Yasinan dan jamuan makan yang dilakukan selama tujuh hari 

berturut-turut memperlihatkan keluwesan Islam dalam mengakomodasi kearifan lokal sebagai jalan 

menuju kedekatan spiritual kepada Allah SWT. Berbagai penelitian sebelumnya telah menunjukkan 

bahwa tradisi keagamaan seperti Yasinan, Tahlilan dan kenduri memiliki fungsi penting dalam 

menginternalisasi nilai-nilai Islam kehidupan masyarakat. Penelitian yang dilakukan oleh Ahmad 

Zainuddin dan Faiqotul Hikmah yang mengkaji tradisi Yasinan di Pondok Pesantren Ngalah Pasuruan 

dalam perspektif living Qur’an, dan menunjukkan bahwa tradisi tersebut memiliki makna yang 

terbentuk melalui proses eksternalisasi, obyektivasi, dan internalisasi sosial sebagaimana dijelaskan 

dalam teori konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann. Tradisi Yasinan, menurut 

temuan mereka, bukan hanya rutinitas keagamaan, tetapi juga praktik pembiasaan yang 

menunjukkan identitas khas amaliah Ahlus-Sunnah wal Jama‘ah.9 

 
6 Muji and Anisa Lutvi Mahfurin, “Tahlilan And Yasinan In The Framework Of Islamic Law: The 

Perspective Of’Urf As A Justification For Local Traditions,” Kiswah Jurnal Of Islamic Studies And Education 1, no. 
1 (2025): 11. 

7 Ahmad Mas’ari and Syamsuatir, “Tradisi Tahlilan : Potret Akulturasi Agama Dan Budaya Khas Islam 
Nusantara Tradition Tahlilan,” Kontekstualiata: Jurnal Penelitian Sosial Dan Keagamaan 33, no. 1 (2017): 80. 

8 Abd Wahid, “Reformasi Maqashid Syariah Klasik Menuju Perspektif Kontemporer,” Syaikhuna: Jurnal 
Pendidikan Dan Pranata Islam 9, no. 2 (2018): 222, https://doi.org/10.36835/syaikhuna.v9i2.3260. 

9 Ahmad Zainuddin and Faiqotul Hikmah, “Tradisi Yasinan (Kajian Living Qur’an Di Ponpes Ngalah 
Pasuruan),” Mafhum : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (2019): 9. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    139 | Page 

Penelitian lain oleh Eko nursalim, Satriah, dan Hasan di Mushola Miftahul Ulum Sangtta 

memperlihatkan bahwa kegitan Yasinan dan Tahlilan menjadi sebuah sarana yang efektif dalam 

membentuk sikap berbakti kepada orang tua, karena melalui kegiatan ini, masyarakat khususnya 

anak-anak diajarkan untuk menghormati, mengenang, serta mendoakan orang tua yang telah 

meninggal sebagai wujud tanggung jawab moral dan religius.10 Sementara itu, Hoidairiyah, Wakit 

Abdullah Rais dan Dwi Purnanto dalam kajiannya mengenai makna kultural tradisi lemas dalam 

selamatan kematian masyarakat Aeng Tong-Tong, Saronggi, Sumenep, menemukan bahwa setiap 

bentuk sedekah kematian memiliki makna simbolik yang mendalam. Lemas Papetto’ dan Lemas 

Aghung dipahami sebagai bentuk amal dan doa bagi arwah, mencerminkan keyakinan masyarakat 

bahwa sedekah dapat menjadi bekal spiritual bagi perjalanan ruh menuju kehidupan akhirat.11 

Kajian yang dilakukan oleh Eva Rohmatul Khusna, Tri Amal Fahri, Muh. Rifai’i, dan Imam Rohani di 

Desa Baosan Lor juga turut menegaskan bahwa fungsi sosial kegiatan Yasinan,12 yang mana dalam 

penelitannya menunjukkan bahwa kegiatan tersebut mampu memperkuat ikatan silatutahmi dalam 

masyarakat, menjaga kerukunan, menumbuhkan keikhlasan, dan tradisi Yasinian bukan sekadar 

ibadah ritual, tetapi juga ruang sosial untuk membangun kesadaran kolektif dan solidaritas 

masyarakat.  

Lebih lanjut, Kusnati dalam penelitannya tentang praktik sedekah dalam adat kematian 

masyarakat Sasak di Desa Karang Bayan, Kecamatan Lingsar, menunjukkan bahwa sedekah 

kematian memiliki dasar keislaman yang kuat serta tidak bertentangan dengan prinsip hukum Islam, 

karena praktik tersebut dilatarbelakangi oleh semangat untuk memohonkan ampunan bagi yang 

meninggal dan memperkuat hubungan sosial melalui kegiatan doa bersama dan pembagian 

sedekah.13 Seluruh penelitian terdahulu tersebut menunjukkan bahwa tradisi keagamaaan yang 

berpusat pada doa, pembacaan al-Qur’an dan jamuan makan bukan hanya sekadar berfungsi 

sebagai ekspresi duka, tetapi juga sebagai bentuk pelestarian nilai-nilai Islam melalui budaya lokal. 

Namun demikian, belum banyak penelitian yang secara khusus membahas serta menelaah tradisi 

Yasinan dan jamuan makan selama tujuh hari berturut-turut dalam perspektif maqashid as-syari’ah, 

khususnya dalam konteks masyarakat adat Kerinci seperti yang ada di Desa Gunung Labuh. Oleh 

karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan menjadi tradisi Yasinan 

dan jamuan makan di Desa Gunung Labuh sebagai model manifestasi maqashid as-syari’ah yang 

hidup di tengah masyarakat.  

Penelitian ini memiliki relevansi penting bagi pengembangan studi Islam di Indonesia, 

khususnya dalam bidang fiqh sosial dan maqashid as-syari’ah, secara teoritis penelitian ini 

memperkaya pemahaman bahwa nilai-nilai syari’at tidak hanya hidup dalam teks hukum, tetapi juga 

 
10 Eko Nursalim, Satriah Satriah, and Hasan Hasan, “Pendampingan Tradisi Yasinan Dan Tahlilan Dalam 

Membentuk Sikap Berbakti Kepada Orang Tua Di Musholla Miftahul Ulum Sangatta,” Al-Khidma: Jurnal 
Pengabdian Masyarakat 4, no. 2 (2024): 68, https://doi.org/10.35931/ak.v4i2.2750. 

11 Hodairiyah, Wakit Abdullah Rais, and Dwi Purnanto, “Makna Kultural Tradisi Lemas Dalam Selamatan 
Kematian Masyarakat Aeng Tong-Tong , Saronggi , Sumenep : Kajian Etnolinguistik,” Prosiding Seminar Nasional 
Linguistik Dan Sastra (SEMANTIKS) SBN: 978-6, no. January (2019): 303. 

12 Eva Rohmatul Khusna et al., “Penanaman Nilai Ukhuwah Islamiyah Masyarakat Melalui Kegiatan 
Yasinan Di Ngrayun-Baosan Lor,” Jurnal ISC: Islamic Science Community 2, no. 1 (2023): 27. 

13 Kusnawati, “Perspektif Hukum Islam Terhadap Praktik Sedekah Dalam Adat Kematian Sasak Di Desa 
Karang Bayan Kecamatan Lingsar,” Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 7, no. 2 (2015): 27. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    140 | Page 

dalam tradisi yang mengandung kemaslahatan. Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi dasar 

pelestarian tradisi lokal yang Islami, menumbuhkan kesadaran masyarakat akan makna spiritual dan 

sosial dari setiap praktik keagamaan, serta memperlohatkan bahwa harmoni antara agama dan 

budaya merupakan bentuk nyata dari keberkahan Islam yang rahmatan lil-alamin. Tradisi Yasinan 

dan jamuan makan yang dilakukan selama tujuh hari di Desa Gunung Labuh bukan hanya sekadar 

tradisi turun-temurun melainkan cerminan nyata dari maqashid as-syari’ah yang terinternalisasi 

dalam kehidupan sosial masyarakat. Tradisi ini memperlihatkan bagaimana nilai-nilai agama, 

budaya, dan kemanusiaan berpadu dalam praksis keagamaan yang sarat makna sosial dan spiritual. 

Oleh karena itu, menarik untuk dikaji bagaimana tradisi tersebut berfungsi sebagai manifestasi 

maqashid as-syari‘ah dalam konteks masyarakat lokal yang kaya nilai gotong royong dan solidaritas. 

METHODS 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus. Pendekatan 

kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk mendapatkan pemahaman yang mendalam 

dari partisipan terkait tradisi yasinan dan jamuan makan yang tidak dapat diukur secara kuantatif.14 

Studi kasus dipilih karena penelitian ini difokuskan pada eksploratif insentif dan komprehensif 

terhadap satu unit analisis spesifik, yaitu kekhasan tradisi Yasinan dan jamuan makan selama tujuh 

hari berturut-turut setelah kematian di Desa Gunung Labuh, Kabupaten Kerinci.15 Sumber data 

dalam penelitian ini terbagi atas data primer dan sekunder. Data Primer terdiri dari data yang 

didapatkan melalui wawancara yang dilakukan dengan para informan seperti, tokoh agama, tokoh 

masyarakat, dan anggota keluarga penyelenggara tradisi. Data sekunder di dapatkan dari literatur 

pendukung seperti buku, jurnal serta bahan bacaan lain yang terkait dengan tradisi Yasinan dan 

jamuan makan. Oleh karena itu, teknik pengumpulan data utama dalam penelitian ini dilakukan 

dengan wawancara via telepon yang dilakukan dengan para informan yang telah dipilih, teknik ini 

memungkinkan peneliti untuk memperoleh data naratif yang kaya dari informan kunci tanpa harus 

berada di lokasi fisik namun tetap dapat menggali informasi secara mendalam dan kontekstual.16 

Hasil pengumpulan data kemudian akan peneliti analisis melalui perspektif maqashid as-syari’ah, 

sehingga nantinya akan mendapatkan sebuah kesimpulan yang komprehensif tentang tradisi 

manifestasi maqashid as-syari’ah dalam tradisi Yasinan dan jamuan makan di Desa Gunung Labuh, 

Kabupaten Kerinci.   

RESULT AND DISCUSSION 

Konsep Maqashid as-Syari’ah 

Secara konseptual, maqashid as-syari’ah berperan sebagai landasan filosofis yang 

menopang seluruh arsitektur hukum Islam. Istilah ini terbentuk dari gabungan dua kata yaitu 

maqashid dan syari’ah, Secara etimologi, maqashid adalah bentuk jamak dari kata maqsad yang 

 
14 Dumaris E. Silalahi, Metode Penelitian Kualitaf (Jawa Tengah: CV. Tahta Media Group, 2023), 1. 
15 Fathor Rashid, Metode Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif Teori, Metode, Dan Praktek (Kediri: IAIN 

Kediri Press, 2022), 38. 
16 Mukhlas Abrar, Teknik Pengumpulan Data Penelitian Kualitatif Suatu Pengantar (Jambi: UNJA 

Publisher, 2024), 14. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    141 | Page 

berakar kata dari kata kerja qasada-yaqsidu.17 Kata ini mengandung makna mengarah pada suatu 

tujuan, memiliki sasaran yang jelas, bertindak adil, dan mengikuti jalan yang lurus, sedangkan kata 

syari’ah secara harfiah berarti jalan menuju mata air, sebuah metafora di masyarakat Arab kuno 

untuk jalan yang terang menuju sumber kehidupan.18 Dengan demikian, dalam konteks keilmuan, 

maqashid as-syari’ah dapat diartikan sebagai tujuan-tujuan fundamental dari hukum Islam yang 

memandu umat manusia menuju pencapaian kemaslahatan, keadilan, dan keseimbangan hidup, 

baik di dunia maupun di akhirat.19 Secara terminologi, maqashid as-syari’ah mengacu pada niat dan 

maksud Allah SWT dalam menetapkan syari’at, yaitu untuk merealiasasikan segala bentuk kebaikan 

(maslahah) dan mencegah bahaya (mafsadah).20 Kemaslahatan yang dimaksud memiliki cakupan 

luas, meliputi dimensi duniawi dan ukhrawi, material dan spiritual, serta kepentingan individu dan 

kolektif, karena setiap ketetapan hukum Islam tidaklah bersifat arbiter melainkan senantiasa 

berorientasi pada pemeliharaan eksistensi manusia dan stabilitas sosial.21  

Berdasakan hal tersebut, maqashid berfungsi sebagai pondasi vital yang menjembatani 

antara aturan hukum yang bersifat normatif tekstual dengan realitas sosial yang senantiasa 

berkembang dan berubah, maqashid dalam hal ini bertindak sebagai esensi yang memberikan 

vitalitas pada hukum agar tetap relevan dan aplikatif di setiap zaman.22 Konsep maqashid as-syari’ah 

memiliki akar historis yang cukup panjang dalam khazanah pemikiran Islam, gagasan awalnya telah 

muncul seja abad keempat hijriah melalui karya al-Qaffal al-Shashi dalam bukunya yang berjudul 

Mahasin al-Syari’ah, yang mencoba menjelaskan makna dan keindahan syari’at melalui dimensi 

tujuan dan hikmah yang dikandungnya.23 Pemikiran serupa juga dikembangkan oleh al-Amiri dalam 

karyanya al-I’lam bi Manaqib al-Islam, al-Amiri dalam hal ini menyoroti pentinganya visi universal 

dan nilai-nilai kemanusiaan dalam hukum Islam, kemudian ia juga dianggap sebagai tokoh pertama 

yang menggarisbawahi urgensi dari al-daruriyyat al-khamsah (lima kebutuhan pokok) sebagai inti 

dari maqshid. 24Konsep ini kemudian diformulasikan lebih terstruktur oleh Imam al-Juwayni dalam 

karyanya yang berjudul al-Burhan fi Ushul al-Fiqh, dalam hal ini Imam al-Juwayni mengklasifikasikan 

maqashid ke dalam tiga kategori yaitu, al-daruriyyat, al-hajiyyat, dan al-tahsiniyyat.25  

 
17 Agus Miswanto, Ushul Fiqh: Metode Ijtihad Hukum Islam (Yogyakarta: Magnum Pustaka Utama, 2019), 

149. 
18 Sandy Rizki Febriadi, “Aplikasi Maqashid Syariah Dalam Bidang Perbankan Syariah,” Amwaluna: Jurnal 

Ekonomi Dan Keuangan Syariah 1, no. 2 (2017): 233, https://doi.org/10.29313/amwaluna.v1i2.2585. 
19 Jefry Tarantang, Siah Khosyi’ah, and Usep Saepullah, “Filosofi ’Illat Hukum Dan Maqashid Syari’ah 

Dalam Perkawinan Beda Agama,” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 19, no. 1 (2023): 49, 
https://doi.org/10.23971/jsam.v19i1.6318. 

20 Afifuddin Kadir et al., “Pengunaan Dana Zakat Pada Korban Covid-19 Perspektif Maqashid Syariah,” 
Al-Tafaqquh: Journal of Islamic Law 1, no. 2 (2020): 114. 

21 M. Rifaki Asy’ari, “Mashlahah Dalam Maqasid Syari’ah,” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan 
Pemikiran Islam 3, no. 1 (2022): 7. 

22 Zainil Ghulam, “Implementasi Maqashid Syariah Dalam Koperasi Syariah,” Iqtishoduna 5, no. 1 (2016): 
95. 

23 Ansari Yamamah, “Discourse on Universal Religious Values: A Contemporary Paradigm from an Islamic 
Transitive Perspective,” Journal of Al-Tamaddun 17, no. 2 (2022): 99, https://doi.org/10.22452/JAT.vol17no2.8. 

24 Tarmizi Tahir, Syeikh Hasan, and Abdel Hamid, “Maqasid Al-Syari ’ Ah Transformation Implementation 
for Humanity In,” Ihya’ ’Ulum Al-Din 26, no. 1 (2024): 123. 

25 Fahrur Rozi, Tutik Hamidah, and Abbas Arfan, “Konsep Maqashi Syari’ah Perspektif Pemikiran Al-
Juwaini Dan Al-Ghazali,” Iqtisodina: Jurnal Ekonomi Syari’ah Dan Hukum Islam 5, no. 1 (2022): 58. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    142 | Page 

Konsep ini kemudian dikembangkan lebih sistematis oleh muridnya Imam al-Ghazali dalam 

karyanya Mustafa fi Usul al-Fiqh dan Syifa al-Ghalil. Dalam karyanya tersebut Imam al-Ghazali 

menjelaskan bahwa hukum Islam bertujuan untuk menjaga lima dasar dalam kehidupan manusia, 

yakni (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-

mal).26 Setelah itu, pemikiran maqashid terus mengalami pengayaan konseptual oleh ulama seperti 

Fakhr al-Din al-Raz, al-‘Izz ibn ‘Abd al-Salam, al-Qarafi, Ibn Taymiyyah, dan Ibn al-Qayyim al-

Jawziyyah. Puncak pengembangan teori maqashid mencapai titik tertinggi pada masa Imam al-

Syatibi, dalam karyanya al-Muwafaqat di Usul al-Shari’ah, dalam karyanya tersebut al-Syatibi tidak 

hanya menjeleskan maqashid sebagai hikmah di balik hukum, tetapi juga sebagai prinsip universal 

yang inheren dalam setiap ketetapan syari’at.27 Ia secara tegas menyatakan bahwa syari’at Islam 

bertujuan untuk merealisasikan kemaslahatan manusia secara holistik, mencakup aspek individu 

dan sosial, serta dimensi duniawi dan ukhrawi.28 Perspektif ini menjadikan maqashid al-syari‘ah 

sebagai paradigma krusial dalam memahami dinamika hukum Islam secara kontekstual, adaptif, dan 

humanis, kemudian dalam kerangka pengembangannya para ulama mengklasifikan maqashid al-

syari’ah ke dalam tiga tingkatan utama yaitu:  

1. Al-Daruriyyat (Kebutuhan Primer) 

Tingkatan ini mencakup kebutuhan dasar yang mutlak harus ada agar kehidupan 

manusia dapat berlangsung secara normal, jika kebutuhan ini tidak terpenuhi maka akan 

timbul kerusakan dalam kehidupan.29 Al-daruriyyat pada dasarnya meliputi lima unsur pokok 

yang dikenal al-daruriyyat al-khamsah. Pertama, memelihara agama (hifz al-din), yang 

menegaskan pentingnya segala upaya untuk mempertahankan keyakinan, ibadah, dan 

menjamin kebebasan beragama. Kedua, menjaga jiwa (hifz al-nafs), yaitu perlindungan 

terhadap hak hidup manusia, pemeliharaan kesehatan, serta larangan keras terhadap 

pembunuhan dan tindakan yang membahayakan jiwa. Ketiga, melindungi akal (hifz al-‘aql), 

yang mengharuskan pencegahan dari segala sesuatu yang dapat merusak akal sehat, seperti 

khamar dan narkotika, sekaligus mendukung pendidikan dan pengembangan ilmu 

pengetahuan.  

Keempat, menjaga keturunan (hifz al-nasl), yang berfokus pada perlindungan 

kehormatan dan keberlangsungan generasi melalui institusi pernikahan yang sah dan 

menjamin hak-hak keturunan. Terakhir, kelima, memelihara harta (hifz al-mal), yang 

mencakup perlindungan hak kepemilikan dan pelarangan praktik penipuan, pencurian, serta 

riba. Kelima unsur tersebut merupakan inti daru tujuan hukum Islam, selain menjadi dasar 

konseptual, prinsip-prinsip tersebut juga berfungsi sebagai ukuran dalam menilai suatu 

 
26 A. Shodiq, “Maqashid As-Syariah Perspektif Imam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah,” 

Moderasi: Journal of Islamic Studies 2, no. 2 (2020): 140. 
27 Agung Kurniawan and Hamsah Hudafi, “Konsep Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi Dalam Kitab Al-

Muwafaqat,” Al -Mabsut 15, no. 1 (2021): 33. 
28 Hambari and Quroh Ayuniyyah, “Pemisahan Maqashid Syariah Dari Ilmu Ushul Fiqh Dan Pengaruhnya 

Pada Penetapan Hukum Islam Kontemporer,” Mizan: Journal of Islamic Law 6, no. 1 (2022): 11, 
https://doi.org/10.32507/mizan.v6i1.1200. 

29 Yosi Aryanti, “Hubungan Tingkatan Maslahah Dalam Maqashid Al-Syari’ah (Maslahah Al-Dharuriyat, 
Al-Hajiyat, Al-Tahsiniyat Dengan Al-Ahkam Al-Khamsah),” El Rusyd 2, no. 2 (2017): 45. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    143 | Page 

perbuatan atau ketentuan hukum membawa kemaslahatan atau justru menimbulkan 

kemudharatan bagi kehidupan manusia.  

2. Al-Hajiyyat (Kebutuhan Sekunder)  

Tingkatan ini berfungsi untuk menghilangkan kesulitan dan meringkan beban hidup 

manusia, apabila kebutuhan sekunder tidak terpenuhi, kehidupan tidak akan rusak total, 

tetapi manusia akan mengalami kesulitan.30 Contohnya adalah kebolehan berburu saat ihram 

bagi yang terpaksa, atau kebolehan menjual barang tertentu dalam kondisi darurat ekonomi, 

dan dalam konteks sosial kategori ini meliputi berbagai kebijakan yang memberikan 

kemudahan dalam menjalankan ibadah dan aktivitas sehari-hari.  

3. Al-Tahsiniyyah (Kebutuhan Tersier) 

Pada tingkatan ini mencakup setiap hal yang berhubungan dengan kesempurnaan 

moral, etika, dan keindahan dalam kehidupan manusia, yang bertujuan menjadikan 

kehidupan manusia hidup secata bermartabat sesuai dengan nilai-nilai adab Islami.31 

Contohnya adalah anjuran berpenampilan bersih, sopan santun, serta menjauhi perilaku yang 

bertentangan dengan etika umum, walaupun sifatnya tidak mendesak seperti al-daruriyyat, 

kebutuhan ini sangat penting untuk menjaga harmoni sosial dan moral masyarakat.  

Pelaksanaan Tradisi Yasinan dan Jamuan Makan   

 Tradisi Yasinan yang disertai dengan jamuan makan yang ada di Desa Gunung Labuh, 

Kabupaten Kerinci, merupakan praktik sosial keagamaan yang telah mendarah daging dalam 

kehidupan masyarakat setempat, khususnya setelah terjadinya peristiwa kematian. Tradisi ini 

memiliki keunikan yang terletak pada pelaksanaannya yang dilakukan selama tujuh hari berturut-

turut setelah kematian, bagi masyarakat Desa Gunung Labuh tradisi ini bukan sekadar ritual 

keagamaan, melainkan sebuah ekspresi nilai-nilai spiritual, solidaritas sosial, dan kearifan lokal yang 

diwariskan turun-temurun.32 Dalam proses pelaksanaannya tradisi ini menujukkan perpaduan 

antara ajaran Islam dan budaya lokal yang berpijak pada nilai kebersamaan, kepedulian, dan 

penghormatan terhadap yang telah meninggal dunia.33 Tradisi ini juga menjadi ruang sosial yang 

bertujuan untuk mempererat hubungan antar warga, karena setiap individu memiliki peran dalam 

memastikan prosesi ini dapat berjalan dengan lancar, tertib, dan penuh akan makna spiritual bagi 

keluarga yang ditinggalkan. 

 Pelaksanaan Yasinan biasanya dimulai setiap sore setelah waktu Maghrib yang dilaksanakan 

di rumah keluarga yang berduka, dalam proses pelaksanaannya kegiatan ini dihadiri oleh jamaah 

masjid dan masyarakat sekitar tanpa membedakan usia, maupun status sosial. Hal ini sebagaimana 

yang dijelaskan oleh tokoh Agama setempat, “tradisi Yasinan ini dilaksanakan setelah shalat Maghrib 

 
30 Faezy Adenan et al., “Dharuriyat Al-Khams and Its Relation to the Protection of the Environment 

Dharuriyat Al-Khams Dan Hubungannya Dengan Menjaga Alam Sekitar,” Al-Qanatir: International Journal of 
Islamic Studies 30, no. 2 (2023): 42, http://al-qanatir.com. 

31 Mohammad Rasikhul Islam, “Pembagian Maqashid Al-Syari’ah Berdasarkan Pengaruhnya Terhadap 
Umat Manusia (Dharuriyyat, Hajiyyat Dan Tahsiniyat),” Celestial Law Journal II, no. 1 (2024): 100. 

32 Agung Wahyudi, “Tradisi Slamatan Atau Yasinan Manifestasi Nilai Sosial Keagamaan Di Kedurang,” 
GHAITSA : Islamic Education Journal 5, no. 1 (2024): 116, https://doi.org/10.62159/ghaitsa.v5i1.1335. 

33 Muhamad Bisri Mustofa et al., “Integrasi Tradisi Literasi Keagamaan ( Yasinan ) Dalam Terciptanya 
Budaya Kerukunan Masyarakat,” Nusantara Journal of Information and Library Studies 5, no. 1 (2022): 55. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    144 | Page 

dan dihadiri oleh para jamaah masjid serta masyarakat sekitar, kegiatan ini dimulai dengan 

pembacaan Surah Yasin secara bersama-sama, dilanjutkan dengan tahlil dan doa yang dipimpin oleh 

tokoh Agama, dan puncaknya adalah doa khusus untuk almarhum agar mendapatkan tempat yang 

terbaik di sisi Allah SWT, serta memberikan ketenangan bagi keluarga yang ditinggalkan.34 

Kemudian, kegiatan ini ditutup dengan shalat Isya berjamaah di rumah duka, rangkaian ibadah ini 

menunjukkan keterpaduan antara dimensi ibadah individual dan komunal dalam solidaritas sosial 

yang kuat di masyarakat.  

Menurut salah satu warga Desa Gunung Labuh, pelaksanaan Yasinan dan jamuan makan 

yang dilaksanakan selama tujuh hari berturut-turut memiliki makna spiritualitas yang mendalam. Ia 

menyatakan bahwasanya tradisi tersebut merupakan bentuk sedekah doa bagi almarhum, karena 

masyarakat mampercayai tujuh hari pertama setelah kematian adalah masa penting dalam 

perjalanan ruh menuju akhirat, keyakinan ini menegaskan adanya perpaduan antara kepercayaan 

agama dan tafsir budaya lokal.35 Setiap hari, masyarakat datang secara bergantian untuk mengikuti 

pembacaan Yasinan dan doa bersama, semangat kebersamaan dalam ritual ini memperlihatkan 

bahwa masyarakat tidak hanya mengutamakan aspek ibadah, tetapi juga nilai-nilai kemanusiaan 

seperti empati, dukungan emosional dan rasa persaudaraan. Bagi keluarga yang berduka, kehadiran 

warga secara kolektif menjadi sumber kekuatan moral dan spiritual, sehingga duka yang mereka 

alami terasa lebih ringan karena dibalut perhatian serta kasih sayang dari masyarakat sekitar.  

Aspek yang paling menonjol dalam tradisi ini adalah jamuan makan yang selalu menyertai 

setiap pelaksanaan Yasinan, jamuan ini tidak hanya sekadar hidangan bagi tamu, tetapi juga menjadi 

simbol kebersamaan dan rasa syukur. Uniknya, penyelenggaraan jamuan makan di Desa Gunung 

Labuh tidak membebani keluarga yang berduka, seperti yang dituturkan oleh pelaku tradisi , “pihak 

keluarga tidak diberikan beban dalam penyelenggaraan tradisi ini, karena setiap kebutuhan untuk 

memasak dibawa oleh masyarakat yang hadir, seperti beras, cabai, minyak, kentang, nangka dan 

sebagainya. 36Hal ini menunjukkan kuatnya nilai gotong royong dan empati sosial dalam masyarakat, 

karena setiap warga yang datang membawa bahan makanan atau uang duka untuk membantu 

kebutuhan jamuan, sehingga tradisi ini berjalan secara mandiri dan penuh kebersamaan tanpa 

menimbulkan tekanan ekonomi bagi pihak keluarga almarhum. 

Semangat gotong royong dalam tradisi ini tampak jelas dalam setiap tahap, mulai dari tahap 

persiapan hingga penyajian makanan. Menuru, salah seorang ibu rumah tangga yang terlibat 

mengatakan “proses dimulai dari jam 9 pagi hingga menjelang waktu Maghrib”. Para perempuan 

desa bergiliran datang ke rumah duka untuk membantu memasak, sementara laki-laki biasanya 

menyiapkan tempat duduk, peralatan, dan penerangan, tepat saat acara berlangsung, ibu-ibu juga 

turut membantu menyajikan makanan kepada para tamu.37 Kegiatan ini mencerminkan dedikasi 

dan kepedulian sosial yang tinggi, karena seluruh proses dilakukan secara sukarela, tidak ada unsur 

paksaan ataupun pamrih, melainkan murni karena rasa tanggung jawab moral terhadap sesama 

 
34 Adi (Tokoh Agama),Wawancara, Minggu, 25 Oktober 2025 
35 Waluyo (Masyarakat), Wawancara, Minggu, 25 Oktober 2025 
36 Aan Nurfian (Pelaku Tradisi), Wawancara, Minggu 25 Oktober 2025 
37 Ratmi (Masyarakat), Wawancara, Minggu 25 Oktober 2025 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    145 | Page 

warga. Tradisi ini dengan demikian, berfungsi sebagai sarana untuk mempererat hubungan sosial 

dan memperkuat rasa kebersamaan yang menjadi ciri khas masyarakat Desa Gunung Labuh. 

Selain aspek spiritual dan sosial, tradisi Yasinan dan jamuan makan juga memliki peran 

penting dalam menjaga kohesi sosial masyarakat, hal ini sebagaimana yang dijelaskan oleh tokoh 

masyarakat “tradisi ini merupakan bentuk solidaritas masyarakat Desa Gunung Labuh, karena setiap 

kali ada warga yang berduka, seluruh masyarakat pasti akan terlibat dalam pelaksanaanya.” Tradisi 

ini telah menjadi norma sosial yang dipegang teguh masyarakat Desa Gunung Labuh, bahkan 

pelanggaran terhadapnya dapat menimbulkan sanksi sosial berupa cemoohan atau teguran halus.38 

Hal ini menunjukkan bahwa pelaksanaan tradisi bukan sekadar ekspresi keagamaan, melainkan juga 

bagian dari sistem nilai yang menjaga keseimbangan sosial di masyarakat, sehingga melalui Yasinan 

dan jamuan makan, masyarakat menegaskan kembali identitas mereka sebagai komunitas yang 

saling peduli, saling menopang, dan menjadikan kebersamaan sebagai fondasi bermasyarakat yang 

harmonis.  

Manifestasi Maqashid As-Syari’ah dalam Tradisi Yasinan dan Jamuan Makan  

Tradisi Yasinan dan jamuan makan yang dilaksanakan selama tujuh hari berturut-turuy pasca 

kematian di Desa Gunung Labuh merupakan bentuk nyata dari penerapan nilai-nilai maqashid as-

syari’ah dalam kehidupan sosial keagamaan masyarakat, praktik ini tidak muncul begitu saja 

melainkan berkembang dari perpaduan harmonis antara ajaran Islam dan kearifan lokal,39 yang 

secara historis menjujung tinggi kebersamaan, semangat tolong-menolong dan penghormatan 

terhadap mereka yang telah mendahului. Melalui aktivitas kolektif ini, masyarakat tidak hanya 

memperkuat dimensi spiritual mereka, tetapi juga secara aktif mengembangkan nilai-nilai 

kemanusian dan solidaritas sosial, yang secara substansial selaras dengan prinsip-prinsip luhur 

maqashid as-syari’ah.40 Salah satu dasar utama maqashid as-syari’ah yang secara gamblang 

terwujud dalam tradisi ini adalah pemeliharaan keyakinan keagamaan (hifz al-din), aktivitas spiritual 

yang menjadi inti tradisi Yasinan yang dimulai dari pembacaan surah Yasin, pelafalan tahlil, hingga 

doa bersama yang ditutup dengan shalat isya secara berjamaah berperan sentral dalam menguatkan 

keimanan dan kesadaran religius masyarakat. Kegiatan semacam ini tidak hanya mempererat 

hubungan vertikal antara individu dengan Tuhan, tetapi juga menumbuhkan keyakinan kolektif akan 

signifikansi doa bagi ruh yang telah berpulang ke Rahmatullah.  

Tradisi Yasinan juga membawa pesan dakwah secara implisit, yaitu mengingatkan kematian, 

urgensi untuk mempersiapkan diri menghadap akhirat, serta pentingnya amal kebajikan dalam 

kehidupan.41 Seorang tokoh agama setempat, menuturkan bahwa "tradisi yasinan ini dilakukan 

setelah shalat Magrib dan dihadiri oleh para jamaah masjid dan masyarakat sekitar" serta diakhiri 

 
38 Jumino (Tokoh Masyarakat), Wawancara, Minggu 25 Oktober 2025 
39 Fauzi, “Akulturasi Dalam Penyelenggaraan Kenduri Kematian Di Desa Pondok Beringin Kabupaten 

Kerinci: Satu Kajian Deskriptif.,” Al-Qisthu 15, no. 2 (2017): 20. 
40 Slamet Makhsun, “Hegemoni Dan Relasi Kuasa: Studi Kasus Tahlilan Di Dusun Gunung Kekep,” 

Komunitas: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 12, no. 2 (2021): 19, 
https://doi.org/10.20414/komunitas.v12i2.4301. 

41 Sri Purwaningsih and Hazim Ahrori, “Yasinan Dan Tahlilan Sebagai Strategi Dakwah Pada Jamaah Yasin 
Dan Tahlil Masjid Sabilil Mustaqim Desa Jimbe Kecamatan Jenangan Kabupaten Ponorogo,” Journal of 
Community Development and Disaster Management 1, no. 2 (2019): 95, https://doi.org/10.37680/jcd.v1i2.741. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    146 | Page 

"dengan membacakan doa untuk almarhum dan untuk para keluarga yang ditinggalkan". Kemudian 

masyarakat Desa setempat menambahkan bahwa praktik ini "merupakan sebuah tradisi yang 

bertujuan untuk bersedekah, dan mendoakan pihak keluarga yang telah meninggal". Dengan 

demikian, Yasinan di Desa Gunung Labuh berfungsi sebagai media edukasi keagamaan non-formal 

yang secara kolektif memperkokoh nilai-nilai tauhid dan ketakwaan. Keterlibatan aktif seluruh warga 

dalam pembacaan ayat-ayat suci ini menjadikan hifz al-din bukan sekadar praktik ibadah personal, 

melainkan manifestasi keislaman yang terinstitusi dan dihayati secara komunal.42 Selain dimensi 

religius, tradisi ini juga secara kuat mencerminkan pemeliharaan kesehatan jiwa (hifz al-nafs), fungsi 

psikologis dan sosial dari pelaksanaan Yasinan dan jamuan makan selama tujuh hari berturut-turut 

menjadi penopang mental dan emosional yang signifikan bagi keluarga yang sedang dilanda duka. 

Kehadiran, doa, dan kebersamaan yang terjalin dalam jamuan makan dari masyarakat menciptakan 

suasana ketenangan, menyakinkan keluarga yang berduka bahwa mereka tidak menghadapi 

kesedihan ini sendirian.43  

Dalam perspektif maqashid as-syari’ah, hal tersebut merupakan bentuk konkret dari upaya 

menjaga kesehatan jiwa dan stabilitas batin, melalui solidaritas sosial yang ditunjukakan, beban 

kesedihan tersebut dapat diringankan.44 Salah seorang tokoh masyarakat dengan jelas 

menggarisbawahi bahwa tradisi ini merupakan bentuk solidaritas masyarakat Desa Gunung Labuh, 

dan setiap ada masyarakat yang berduka pasti akan dilakukan hal yang sama. Pernyataan ini secara 

implisit didukung oleh masyarakat Desa setempat yang menyebutkan bahwa tujuan tradisi ini adalah 

mendokan pihak keluarga yang telah meninggal, yang juga mencakup aspek dukungan moral dan 

emosional. Selain itu, tradisi ini meperkuat jalinan sosial, menciptakan suasana damai, dan 

menghindari perpecahan di masyarakat, hal ini terbukti dari adanya potensi sanksi sosial, seperti 

dicemooh oleh warga desa jika tradisi tidak dilaksanakan, sebagaimana yang disebutkan oleh 

Jumino. Kondisi ini menegaskan bahwa hifz al-nafs tidak hanya dimaknai sebagai perlindungan fisik 

dari ancaman, tetapi juga sebagai pemeliharaan kesehatan psikis dan sosial yang krusial bagi 

stabilitas masyarakat.  

Tidak kalah penting, nilai pemeliharaan harta benda (hifz al-mal) juga terlihat sangant 

menonjol dalam tradisi Yasinan dan jamuan makan melalui sistem gotong royong yang secara efektif 

melindungi keluarga yang berduka dari tekanan finansial,45 hal ini terwujud dalam penyelenggaraan 

jamuan makan yang dilakukan melalui kontribusi sukarela dari warga desa yang menyumbangkan 

bahan makanan atau dana sesuai kemampuan masing-masing, sebagaimana penjelasan yang 

diberikan oleh pelaku tradisi yang menyatakan bahwa “pihak keluarga tidak diberikan beban dalam 

penyelenggaraan tradisi ini, karena setiap kebutuhan untuk memasak sudah dibawa oleh 

masyarakat yang hadir, baik itu beras, cabe, minyak, kentang, nangka, dan lain sebagainya." Bahkan, 

ia menambahkan bahwa "bagi sebagian masyarakat ada juga yang hanya memberikan uang duka 

 
42 Firda Annisa, “Tahlilan Sebagai Sinkronisasi Agama Dan Budaya,” Sahaja: Journal Shariah And 

Humanities 1, no. 2 (2022): 108, https://doi.org/10.61159/sahaja.v1i2.22. 
43 Azzah Sayyidah Ikhwana Azizah et al., “Yasin Dan Tahlil Sebagai Pilar Spiritual Di Desa Tebel Bareng 

Jombang,” Jurnal Sains Student Research 3, no. 5 (2025): 191. 
44 H. Mukarromah, “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Genduren Pada Masyarakat Desa Trimo 

Rejo,” Jurnal Pendidikan Islam Dan Budaya 9, no. 1 (2022): 47. 
45 Hamdani, “Negara Sejahtera Dalam Perpsektif Maqashid Syariah,” Al-Mabsut 14, no. 1 (2020): 28. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    147 | Page 

yang diberikan kepada pihak keluarga yang berduka. Mekanisme ini secara efektif mencegah 

pemborosan, mengurangi kesenjangan, dan menghilangkan tekanan finansial, sehingga harta dapat 

dikelola dengan semangat kebersamaan, proses persiapan makanan pun, seperti diungkapkan 

warga Desa, dilakukan secara kolaboratif, dari pagi hingga sore hari, dengan para ibu-ibu yang 

bahkan bertahan untuk membantu menyajikan. Hal ini menunjukkan pengelolaan sumber daya dan 

aset secara bijaksana dan proposional, sejalan dengan prinsip maqashid dalam pemeliharaan 

kemaslahatan ekonomi umat, sehingga tradisi. Dengan demikian, hifz al-mal di sini tidak hanya 

berarti menjaga kepemilikan individu, tetapi juga menjaga keseimbangan ekonomi dan sosial dalam 

masyarakat, menghindari ketimpangan dan kesulitan bagi mereka yang sedang berduka.  

Secara keseluruhan, tradisi Yasinan dan jamuan makan di Desa Gunung Labuh secara 

gamblang menampilkan keterpaduan antara nilai-nilai spiritual, sosial, dan ekonomi yang berakar 

dari maqashid as-syari’ah, karena dalam praktiknya masyarakat Gunung Labuh telah menjadikan 

maqashid as-syari’ah bukan hanya sekedar konsep hukum yang abstrak, melainkan nilai-nilan yang 

teraktualisasi dalam tindakan kolektif melindungi agama melalui dzikir dan doa, memelihara jiwa 

melalui solidaritas dan empati sosial, serta menjaga harta melalui semangat gotong royong dan 

praktik sedekah. Oleh karena itu, tradisi Yasinan dan jamuan makan di Desa Gunung Labuh dapat 

dipahami sebagai sebuah model konstekstual dari maqashid as-syari’ah, di mana dimensi 

keagamaan, budaya dan kemanusiaan terjalin secara sinergis untuk mewujudkan kemaslahatan dan 

harmoni sosial dalam kehidupan masyarakat Muslim Kerinci.  

 

CONCLUSION 

Tradisi Yasinan dan jamuan makan yang dilaksanakan selama tujuh hari berturut-turut 
di Desa Gunung Labuh merupakan bentuk nyata dari manifestasi maqashid as-syari’ah dalam 
kehidupan keagamaan dan sosial masyarakat Kerinci, tradisi ini bukan sekadar praktik 
keagamaan pasca-kematian, melainkan perwujudan nilai-nilai spiritual, sosial, dan 
kemanusiaan yang saling berpadu. Melalui kegiatan doa bersama, masyarakat menjaga 
dimensi spiritualitas dan ketauhidan (hifz al-din), melalui solidaritas dan dukungan emosional 
terhadap keluarga berduka, mereka merealisasikan nilai pemeliharaan jiwa (hifz al-nafs), 
sedangkan melalui tradisi gotong royong tanpa membebani pihak keluarga, terwujud 
pemeliharaan terhadap harta dan kesejahteraan (hifz al-mal). Dengan demikian, tradisi ini 
memperlihatkan bagaimana nilai-nilai maqashid as-syari’ah tidak hanya hidup dalam teks-teks 
normatif, tetapi juga menemukan ekspresi nyatanya dalam budaya lokal yang menumbuhkan 
harmoni spiritual dan sosial di tengah masyarakat. 
REFERENCES  
Adenan, Faezy, Nurul Hanani Fadzi, Al-Aswa Ab Latif, Muhammad Hamizan Ab Hamid, Mohd 

Izzat Amsyar Mohd Arif, and Muhammad Syahrul Deen Ahmad Rosli. “Dharuriyat Al-
Khams and Its Relation to the Protection of the Environment Dharuriyat Al-Khams Dan 
Hubungannya Dengan Menjaga Alam Sekitar.” Al-Qanatir: International Journal of Islamic 
Studies 30, no. 2 (2023): 42. http://al-qanatir.com. 

Annisa, Firda. “Tahlilan Sebagai Sinkronisasi Agama Dan Budaya.” Sahaja: Journal Shariah And 
Humanities 1, no. 2 (2022): 108. https://doi.org/10.61159/sahaja.v1i2.22. 

Aryanti, Yosi. “Hubungan Tingkatan Maslahah Dalam Maqashid Al-Syari’ah (Maslahah Al-
Dharuriyat, Al-Hajiyat, Al-Tahsiniyat Dengan Al-Ahkam Al-Khamsah).” El Rusyd 2, no. 2 
(2017): 45. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    148 | Page 

Asy’ari, M. Rifaki. “Mashlahah Dalam Maqasid Syari’ah.” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, 
Tafsir Dan Pemikiran Islam 3, no. 1 (2022): 7. 

Azizah, Azzah Sayyidah Ikhwana, Muhamad Ariel Syahroni, Ahmad Hasan Alfaizin, Sayfuddin 
Musa, Nur Lailatul Faizah, and Iva Inayatul Ilahiyah. “Yasin Dan Tahlil Sebagai Pilar 
Spiritual Di Desa Tebel Bareng Jombang.” Jurnal Sains Student Research 3, no. 5 (2025): 
191. 

Faizah, Khairani. “Kearifan Lokal Tahlilan-Yasinan Dalam Dua Perspektif Menurut 
Muhammadiyah.” Aqlam: Journal of Islam and Plurality 3, no. 2 (2018): 216. 
https://doi.org/10.30984/ajip.v3i2.722. 

Fauzi. “Akulturasi Dalam Penyelenggaraan Kenduri Kematian Di Desa Pondok Beringin 
Kabupaten Kerinci: Satu Kajian Deskriptif.” Al-Qisthu 15, no. 2 (2017): 20. 

Febriadi, Sandy Rizki. “Aplikasi Maqashid Syariah Dalam Bidang Perbankan Syariah.” 
Amwaluna: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Syariah 1, no. 2 (2017): 233. 
https://doi.org/10.29313/amwaluna.v1i2.2585. 

Ghulam, Zainil. “Implementasi Maqashid Syariah Dalam Koperasi Syariah.” Iqtishoduna 5, no. 
1 (2016): 95. 

Hambari, and Quroh Ayuniyyah. “Pemisahan Maqashid Syariah Dari Ilmu Ushul Fiqh Dan 
Pengaruhnya Pada Penetapan Hukum Islam Kontemporer.” Mizan: Journal of Islamic Law 
6, no. 1 (2022): 11. https://doi.org/10.32507/mizan.v6i1.1200. 

Hamdani. “Negara Sejahtera Dalam Perpsektif Maqashid Syariah.” Al-Mabsut 14, no. 1 (2020): 
28. 

Hodairiyah, Wakit Abdullah Rais, and Dwi Purnanto. “Makna Kultural Tradisi Lemas Dalam 
Selamatan Kematian Masyarakat Aeng Tong-Tong , Saronggi , Sumenep : Kajian 
Etnolinguistik.” Prosiding Seminar Nasional Linguistik Dan Sastra (SEMANTIKS) SBN: 978-
6, no. January (2019): 303. 

Islam, Mohammad Rasikhul. “Pembagian Maqashid Al-Syari’ah Berdasarkan Pengaruhnya 
Terhadap Umat Manusia (Dharuriyyat, Hajiyyat Dan Tahsiniyat).” Celestial Law Journal II, 
no. 1 (2024): 100. 

Kadir, Afifuddin, Miftahur Rahman Hakim, Fahmi Syam, and Murdiansah SA Karim. 
“Pengunaan Dana Zakat Pada Korban Covid-19 Perspektif Maqashid Syariah.” Al-
Tafaqquh: Journal of Islamic Law 1, no. 2 (2020): 114. 

Khusna, Eva Rohmatul, Tri Amal Fahri, Muh. Rifa’i, and Imam Rohani. “Penanaman Nilai 
Ukhuwah Islamiyah Masyarakat Melalui Kegiatan Yasinan Di Ngrayun-Baosan Lor.” Jurnal 
ISC: Islamic Science Community 2, no. 1 (2023): 27. 

Kurniawan, Agung, and Hamsah Hudafi. “Konsep Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi Dalam 
Kitab Al-Muwafaqat.” Al -Mabsut 15, no. 1 (2021): 33. 

Kurniawan, Rahmat, and Suharman Suharman. “Solidaritas Sosial Dalam Tradisi Samadiyah Di 
Tengah Masyarakat Islam Di Desa Meunasah Krueng Kecamatan Ingin Jaya.” Jurnal Al-
Ijtimaiyyah 8, no. 1 (2022): 87. https://doi.org/10.22373/al-ijtimaiyyah.v8i1.12910. 

Kusnawati. “Perspektif Hukum Islam Terhadap Praktik Sedekah Dalam Adat Kematian Sasak Di 
Desa Karang Bayan Kecamatan Lingsar.” Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi 
Syariah 7, no. 2 (2015): 27. 

Makhsun, Slamet. “Hegemoni Dan Relasi Kuasa: Studi Kasus Tahlilan Di Dusun Gunung Kekep.” 
Komunitas: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 12, no. 2 (2021): 19. 
https://doi.org/10.20414/komunitas.v12i2.4301. 

Mas’ari, Ahmad, and Syamsuatir. “Tradisi Tahlilan : Potret Akulturasi Agama Dan Budaya Khas 
Islam Nusantara Tradition Tahlilan.” Kontekstualiata: Jurnal Penelitian Sosial Dan 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    149 | Page 

Keagamaan 33, no. 1 (2017): 80. 
Miswanto, Agus. Ushul Fiqh: Metode Ijtihad Hukum Islam. Yogyakarta: Magnum Pustaka 

Utama, 2019. 
Muhammad Firdaus. “Tradisi Tahlilan Pada Masyarakat Banjar.” Indonesian Journal of Islamic 

Jurisprudence, Economic and Legal Theory 3, no. 1 (2025): 535. 
https://doi.org/10.62976/ijijel.v3i1.962. 

Muji, and Anisa Lutvi Mahfurin. “Tahlilan And Yasinan In The Framework Of Islamic Law: The 
Perspective Of’Urf As A Justification For Local Traditions.” Kiswah Jurnal Of Islamic 
Studies And Education 1, no. 1 (2025): 11. 

Mukarromah, H. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Genduren Pada Masyarakat Desa 
Trimo Rejo.” Jurnal Pendidikan Islam Dan Budaya 9, no. 1 (2022): 47. 

Mukhlas Abrar. Teknik Pengumpulan Data Penelitian Kualitatif Suatu Pengantar. Jambi: UNJA 
Publisher, 2024. 

Mustofa, Muhamad Bisri, Rahmat Iqbal, Aan Budianto, and Nur Hidayat. “Integrasi Tradisi 
Literasi Keagamaan ( Yasinan ) Dalam Terciptanya Budaya Kerukunan Masyarakat.” 
Nusantara Journal of Information and Library Studies 5, no. 1 (2022): 55. 

Nursalim, Eko, Satriah Satriah, and Hasan Hasan. “Pendampingan Tradisi Yasinan Dan Tahlilan 
Dalam Membentuk Sikap Berbakti Kepada Orang Tua Di Musholla Miftahul Ulum 
Sangatta.” Al-Khidma: Jurnal Pengabdian Masyarakat 4, no. 2 (2024): 68. 
https://doi.org/10.35931/ak.v4i2.2750. 

Purwaningsih, Sri, and Hazim Ahrori. “Yasinan Dan Tahlilan Sebagai Strategi Dakwah Pada 
Jamaah Yasin Dan Tahlil Masjid Sabilil Mustaqim Desa Jimbe Kecamatan Jenangan 
Kabupaten Ponorogo.” Journal of Community Development and Disaster Management 1, 
no. 2 (2019): 95. https://doi.org/10.37680/jcd.v1i2.741. 

Rashid, Fathor. Metode Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif Teori, Metode, Dan Praktek. 
Kediri: IAIN Kediri Press, 2022. 

Rozi, Fahrur, Tutik Hamidah, and Abbas Arfan. “Konsep Maqashi Syari’ah Perspektif Pemikiran 
Al-Juwaini Dan Al-Ghazali.” Iqtisodina: Jurnal Ekonomi Syari’ah Dan Hukum Islam 5, no. 1 
(2022): 58. 

Shodiq, A. “Maqashid As-Syariah Perspektif Imam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah 
Mursalah.” Moderasi: Journal of Islamic Studies 2, no. 2 (2020): 140. 

Silalahi, Dumaris E. Metode Penelitian Kualitaf. Jawa Tengah: CV. Tahta Media Group, 2023. 
Tahir, Tarmizi, Syeikh Hasan, and Abdel Hamid. “Maqasid Al-Syari ’ Ah Transformation 

Implementation for Humanity In.” Ihya’ ’Ulum Al-Din 26, no. 1 (2024): 123. 
Tarantang, Jefry, Siah Khosyi’ah, and Usep Saepullah. “Filosofi ’Illat Hukum Dan Maqashid 

Syari’ah Dalam Perkawinan Beda Agama.” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 19, no. 1 
(2023): 49. https://doi.org/10.23971/jsam.v19i1.6318. 

Wahid, Abd. “Reformasi Maqashid Syariah Klasik Menuju Perspektif Kontemporer.” 
Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam 9, no. 2 (2018): 222. 
https://doi.org/10.36835/syaikhuna.v9i2.3260. 

Wahyudi, Agung. “Tradisi Slamatan Atau Yasinan Manifestasi Nilai Sosial Keagamaan Di 
Kedurang.” GHAITSA : Islamic Education Journal 5, no. 1 (2024): 116. 
https://doi.org/10.62159/ghaitsa.v5i1.1335. 

Wiguna, Satria, and Ahmad Fuadi. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Tahlilan Di Desa 
Batu Melenggang Kecamatan Hinai.” Thawalib: Jurnal Kependidikan Islam 3, no. 1 (2022): 
17. https://doi.org/10.54150/thawalib.v3i1.27. 

Yamamah, Ansari. “Discourse on Universal Religious Values: A Contemporary Paradigm from 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Faizin et al. 
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi 
Maqashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung 
Labuh, Kabupaten Kerinci 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251    150 | Page 

an Islamic Transitive Perspective.” Journal of Al-Tamaddun 17, no. 2 (2022): 99. 
https://doi.org/10.22452/JAT.vol17no2.8. 

Zahra, Fatimatuz. “Pelestarian Tradisi Yasinan Dan Marhabanan Sebagai Wujud Moderasi 
Beragama Dalam Kegiatan KKN ( Catatan Pengabdian Kepada Masyarakat Di Desa 
Tegalgirang Kecamatan Bangodua Kabupaten Indramayu ).” Kusuma: Jurnal Pengabdian 
Kepada Masyarakat 01, no. 01 (2024): 25. 

Zainuddin, Ahmad, and Faiqotul Hikmah. “Tradisi Yasinan (Kajian Living Qur’an Di Ponpes 
Ngalah Pasuruan).” Mafhum : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (2019): 9. 

 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

