JILAW : Jurnal Islamic Law and Wisdom
e-ISSN: 3109-5259
Vol. 1 No. 2 Edition December 2025

JOURNAL
TSLAMIC LAW
ANDWISDOM

&8 Faizin ef al.
& JILAW : Journal Islamic Law and Wisdom

TRADISI YASINAN DAN JAMUAN MAKAN SEBAGAI MANIFESTASI MAQASHID AS-
SYARI’AH DALAM MASYARAKAT DESA GUNUNG LABUH, KABUPATEN KERINCI

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251

®

Check for
updates

Faizin?, Ashlih Muhammad Dafizki?

*Corespondence :

Email :
faizin@gmail.com
ashlihmd403@gmail.com

Affiliation:

Lnstitut Agama Islam Negeri
Kerinci

2 Universitas Islam Negeri Sjech M.

Djamil Djambek Bukittinggi,
Indonesia

Article History :
Submission : 22 September 2025
Revised : 23 Oktober 2025
Accepted : 25 November 2025
Published : 31 Desember 2025

Keyword : Yasinan Tradition,
Communal Meal, Maqgashid
al-Shari‘ah, Social Solidarity,
Kerinci

Kata Kunci : Tradisi Yasinan,
Jamuan Makan, Maqashid as-
Syari‘ah, Solidaritas Sosial,
Kerinci

Abstract

This study explores how the Yasinan and communal meal tradition held for
seven consecutive days after a person’s death in Gunung Labuh Village,
Kerinci Regency, serves as a manifestation of maqgashid as-shari ‘ah within
the community’s socio-religious life. The tradition is not merely a ritual but
a cultural expression that strengthens social solidarity and reflects moral
and spiritual values. The main research question addresses how the
principles of hifz al-din (preservation of religion), Aifz al-nafs (preservation
of life), and hifz al-mal (preservation of wealth) are embodied in this
practice. Using a qualitative case study approach, data were collected
through interviews with religious leaders, community figures, and
bereaved families, alongside relevant literature analysis. The findings
reveal that this tradition reflects a harmonious balance between Islamic
teachings and local wisdom, where collective prayer, mutual cooperation,
and charity embody the essence of magashid al-shari‘ah. Hence, the
Yasinan and communal meal practice in Gunung Labuh illustrates the
dynamic integration of spiritual devotion and social solidarity within the
lived experience of the Muslim community.

Penelitian ini membahas bagaimana tradisi Yasinan dan jamuan makan
selama tujuh hari berturut-turut setelah kematian di Desa Gunung Labuh,
Kabupaten Kerinci, berfungsi sebagai manifestasi maqashid as-syari‘ah
dalam kehidupan sosial keagamaan masyarakat. Tradisi ini tidak hanya
menjadi ritual keagamaan, tetapi juga wadah penguatan solidaritas sosial
dan ekspresi nilai-nilai kemanusiaan. Pertanyaan utama penelitian ini
adalah bagaimana nilai-nilai maqashid as-syari’ah, khususnya hifz al-din,
hifz al-nafs, dan hifz al-mal, termanifestasi dalam praktik Yasinan dan
jamuan makan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
jenis studi kasus, melalui wawancara dengan tokoh agama, tokoh
masyarakat, dan keluarga penyelenggara tradisi, serta analisis literatur
yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi ini
merepresentasikan keseimbangan antara ajaran Islam dan kearifan lokal,
di mana doa bersama, gotong royong, dan sedekah menjadi sarana
pemeliharaan agama, jiwa, dan harta. Dengan demikian, praktik Yasinan
dan jamuan makan di Desa Gunung Labuh merupakan wujud harmonisasi
antara nilai spiritual dan sosial yang hidup secara dinamis dalam bingkai
magqashid as-syari‘ah.




Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

&8Faizin ef al. Vol. 1. No. 2 Edition December 2025

Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi
Magashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung
Labuh, Kabupaten Kerinci

INTRODUCTION

Tradisi Yasinan dan jamuan makan merupakan dua praktik sosial keagamaan yang telah
mengakar kuat dalam kehidupan masyarakat Muslim di Indonesia®. Bagi masyarakat Kerinci tradisi
ini tidak hanya dimaknai sebagai ritual spiritual, melainkan juga sebagai manifestasi dari nilai-nilai
sosial, budaya dan teologis yang hidup dalam keseharian masyarakat. Secara umum, Yasinan dapat
dipahami sebagai pembacaan surat Yasin yang dilakukan secara berjamaah disertai dengan doa
bersama bagi keluarga yang telah meninggal dunia.? Di beberapa daerah, termasuk di Desa Gunung
Labuh, kegiatan ini dilanjutkan dengan jamuan makan bersama yang dihidangkan oleh keluarga
almarhum sebagai bentuk rasa syukur dan sedekah atas rezeki yang diberikan oleh Allah SWT.3
Namun yang menarik, di Desa Gunung Labuh tradisi ini memiliki kekhasannya tersendiri, yang mana
masyarakat Desa Gunung Labuh melaksanakan Yasinan dan jamuan makan selama tujuh hari
berturut-turut setelah seseorang orang meninggal dunia, karena dalam keyakinan masyarakat Desa
Gunung Labuh tujuh hari merupakan masa penting dalam perjalanan ruh almarhum menuju
akhirat.#

Selama dalam rentang waktu tersebut, pihak keluarga mengundang tetangga dan kerabat
untuk datang ke rumah membaca Yasin bersama, mendoakan almarhum, dan menikmati jamuan
makan yang disiapkan secara bergotong royong, tetapi tradisi ini tidak sekadar menjadi bentuk
ekspresi kesedihan, melainkan juga sebagai sarana spiritual untuk mengantarkan doa dan harapan
bagi orang yang telah berpulang, dan sekaligus menjadi media penguatan solidaritas di antara
warga.> Lebih jauh, kekhasan tradisi Yasinan di Desa Gunung Labuh juga tampak dari kuatnya
semangat gotong royong dalam pelaksanaanya, hal ini terlihat dalam kegiatan jamuan makan, yang
dalam pelaksanaanya tidak memberikan beban kepada keluarga yang berduka, karena seluruh
kebutuhan acara mulai dari bahan makanan seperti beras, gula, cabai, bawang, hingga peralatan
memasak dikumpulkan bersama oleh warga, kemudian para tetangga bergantian membantu
memasak, menyiapkan tempat, dan melayani tamu yang datang. Dengan demikian, pelaksanaan
tradisi ini menjadi wujud nyata semangat kebersamaan, tolong menolong dan empati sosial yang
mengakar dalam budaya masyarakat Kerinci, kemudian nilai solidaritas ini juga memperlihatkan

! Fatimatuz Zahra, “Pelestarian Tradisi Yasinan Dan Marhabanan Sebagai Wujud Moderasi Beragama
Dalam Kegiatan KKN ( Catatan Pengabdian Kepada Masyarakat Di Desa Tegalgirang Kecamatan Bangodua
Kabupaten Indramayu ),” Kusuma: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 01, no. 01 (2024): 25.

2 Khairani Faizah, “Kearifan Lokal Tahlilan-Yasinan Dalam Dua Perspektif Menurut Muhammadiyah,”
Aglam: Journal of Islam and Plurality 3, no. 2 (2018): 216, https://doi.org/10.30984/ajip.v3i2.722.

3 Muhammad Firdaus, “Tradisi Tahlilan Pada Masyarakat Banjar,” Indonesian Journal of Islamic
Jurisprudence, Economic and Legal Theory 3, no. 1 (2025): 535, https://doi.org/10.62976/ijijel.v3i1.962.

4 Satria Wiguna and Ahmad Fuadi, “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Tahlilan Di Desa Batu
Melenggang Kecamatan Hinai,” Thawalib: Jurnal Kependidikan Islam 3, no. 1 (2022): 17,
https://doi.org/10.54150/thawalib.v3i1.27.

> Rahmat Kurniawan and Suharman Suharman, “Solidaritas Sosial Dalam Tradisi Samadiyah Di Tengah
Masyarakat Islam Di Desa Meunasah Krueng Kecamatan Ingin Jaya,” Jurnal Al-litimaiyyah 8, no. 1 (2022): 87,
https://doi.org/10.22373/al-ijtimaiyyah.v8i1.12910.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 137 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BFaizin ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Magashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung
Labuh, Kabupaten Kerinci

bahwa kegiatan Yasinan bukan hanya bentuk penghormatan terhadap yang telah meninggal dunia,
tetapi juga bentuk perwujudan kasih dan kepedulian sosial terhadap keluarga yang ditinggalkan.®

Pelaksanaan Yasinan tujuh hari berturut-turut ini memperlihatkan adanya keseimbangan
antara nilai-nilai agama adat, yang dalam hal ini masyarakat mempercayai bahwa doa kolektif
memiliki kekuatan spiritual yang dapat membawa ketenangan bagi keluarga yang ditinggalkan. Di
sisi lain, jamuan makan menjadi simbol kasih, penghargaan, dan kebersamaan, karena seluruh
lapisan masyarakat berpartisipasi tanpa memandang status sosial. Makanan yang disajikan dianggap
sebagai sedekah pahalan bagi almarhum dan sebagai sebagai sarana berbagi rezeki kepada sesama,
sehingga kegiatan ini mengandung dua dimensi sekaligus yaitu, dimensi ibadah karena bernilai
spiritual dan dimensi mu’amalah karena memperkuat sosial serta menumbuhkan rasa empati.’”
Dalam perspektif maqashid as-syari’ah, tradisi Yasinan dan jamuan makan memiliki relevansi yang
mendalam, sekaligus tradisi ini juga mencerminkan upaya masyarakat untuk memilihara agama (hifz
al-din) melalui kegiatan dzikir, doa, dan pembacaan al-Qur’an, memilihara jiwa (hifz al-nafs) melalui
penguatan solidaritas dan ketenanga batin keluarga yang berduka serta memelihara harta (hifz al-
mal) melalui praktik sedekah dan pengelolaan rezeki dalam bingkai kebersamaan. Tradisi tersebut
pada dasarnya merupakan bentuk implementasi nilai-nilai syari’at yang bertujuan menghadirkan
bentuk kemaslahatan (maslahah) dan menghindarkan kerusakan (mafsadah), sebagaimana prinsip
dasar magqashid as-syari‘ah yang dikembangkan oleh al-Ghazali, al-Syatibi, dan para ulama
kontemporer.2

Praktik Yasinan dan jamuan makan di Desa Gunung Labuh juga mencerminkan proses
harmonisasi antara ajaran Islam dan tradisi lokal. Islam tidak datang untuk meniadakan budaya,
melainkan untuk menggarahkan serta memurnikan nilai-nilai yang sejalan dengan prinsip tauhid dan
kemaslahatan. Dalam konteks ini, Yasinan dan jamuan makan yang dilakukan selama tujuh hari
berturut-turut memperlihatkan keluwesan Islam dalam mengakomodasi kearifan lokal sebagai jalan
menuju kedekatan spiritual kepada Allah SWT. Berbagai penelitian sebelumnya telah menunjukkan
bahwa tradisi keagamaan seperti Yasinan, Tahlilan dan kenduri memiliki fungsi penting dalam
menginternalisasi nilai-nilai Islam kehidupan masyarakat. Penelitian yang dilakukan oleh Ahmad
Zainuddin dan Faiqotul Hikmah yang mengkaiji tradisi Yasinan di Pondok Pesantren Ngalah Pasuruan
dalam perspektif living Qur’an, dan menunjukkan bahwa tradisi tersebut memiliki makna yang
terbentuk melalui proses eksternalisasi, obyektivasi, dan internalisasi sosial sebagaimana dijelaskan
dalam teori konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann. Tradisi Yasinan, menurut
temuan mereka, bukan hanya rutinitas keagamaan, tetapi juga praktik pembiasaan yang
menunjukkan identitas khas amaliah Ahlus-Sunnah wal Jama‘ah.?

& Muji and Anisa Lutvi Mahfurin, “Tahlilan And Yasinan In The Framework Of Islamic Law: The
Perspective Of'Urf As A Justification For Local Traditions,” Kiswah Jurnal Of Islamic Studies And Education 1, no.
1(2025): 11.

7 Ahmad Mas’ari and Syamsuatir, “Tradisi Tahlilan : Potret Akulturasi Agama Dan Budaya Khas Islam
Nusantara Tradition Tahlilan,” Kontekstualiata: Jurnal Penelitian Sosial Dan Keagamaan 33, no. 1 (2017): 80.

8 Abd Wahid, “Reformasi Maqashid Syariah Klasik Menuju Perspektif Kontemporer,” Syaikhuna: Jurnal
Pendidikan Dan Pranata Islam 9, no. 2 (2018): 222, https://doi.org/10.36835/syaikhuna.v9i2.3260.

® Ahmad Zainuddin and Faigotul Hikmah, “Tradisi Yasinan (Kajian Living Qur'an Di Ponpes Ngalah
Pasuruan),” Mafhum : Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (2019): 9.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 138 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BFaizin ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Maqgashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung
Labuh, Kabupaten Kerinci

Penelitian lain oleh Eko nursalim, Satriah, dan Hasan di Mushola Miftahul Ulum Sangtta
memperlihatkan bahwa kegitan Yasinan dan Tahlilan menjadi sebuah sarana yang efektif dalam
membentuk sikap berbakti kepada orang tua, karena melalui kegiatan ini, masyarakat khususnya
anak-anak diajarkan untuk menghormati, mengenang, serta mendoakan orang tua yang telah
meninggal sebagai wujud tanggung jawab moral dan religius.’® Sementara itu, Hoidairiyah, Wakit
Abdullah Rais dan Dwi Purnanto dalam kajiannya mengenai makna kultural tradisi lemas dalam
selamatan kematian masyarakat Aeng Tong-Tong, Saronggi, Sumenep, menemukan bahwa setiap
bentuk sedekah kematian memiliki makna simbolik yang mendalam. Lemas Papetto’ dan Lemas
Aghung dipahami sebagai bentuk amal dan doa bagi arwah, mencerminkan keyakinan masyarakat
bahwa sedekah dapat menjadi bekal spiritual bagi perjalanan ruh menuju kehidupan akhirat.!!
Kajian yang dilakukan oleh Eva Rohmatul Khusna, Tri Amal Fahri, Mubh. Rifai’i, dan Imam Rohani di
Desa Baosan Lor juga turut menegaskan bahwa fungsi sosial kegiatan Yasinan,*? yang mana dalam
penelitannya menunjukkan bahwa kegiatan tersebut mampu memperkuat ikatan silatutahmi dalam
masyarakat, menjaga kerukunan, menumbuhkan keikhlasan, dan tradisi Yasinian bukan sekadar
ibadah ritual, tetapi juga ruang sosial untuk membangun kesadaran kolektif dan solidaritas
masyarakat.

Lebih lanjut, Kusnati dalam penelitannya tentang praktik sedekah dalam adat kematian
masyarakat Sasak di Desa Karang Bayan, Kecamatan Lingsar, menunjukkan bahwa sedekah
kematian memiliki dasar keislaman yang kuat serta tidak bertentangan dengan prinsip hukum Islam,
karena praktik tersebut dilatarbelakangi oleh semangat untuk memohonkan ampunan bagi yang
meninggal dan memperkuat hubungan sosial melalui kegiatan doa bersama dan pembagian
sedekah.® Seluruh penelitian terdahulu tersebut menunjukkan bahwa tradisi keagamaaan yang
berpusat pada doa, pembacaan al-Qur'an dan jamuan makan bukan hanya sekadar berfungsi
sebagai ekspresi duka, tetapi juga sebagai bentuk pelestarian nilai-nilai Islam melalui budaya lokal.
Namun demikian, belum banyak penelitian yang secara khusus membahas serta menelaah tradisi
Yasinan dan jamuan makan selama tujuh hari berturut-turut dalam perspektif magashid as-syari’ah,
khususnya dalam konteks masyarakat adat Kerinci seperti yang ada di Desa Gunung Labuh. Oleh
karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan menjadi tradisi Yasinan
dan jamuan makan di Desa Gunung Labuh sebagai model manifestasi magashid as-syari’‘ah yang
hidup di tengah masyarakat.

Penelitian ini memiliki relevansi penting bagi pengembangan studi Islam di Indonesia,
khususnya dalam bidang figh sosial dan maqashid as-syari’ah, secara teoritis penelitian ini
memperkaya pemahaman bahwa nilai-nilai syari’at tidak hanya hidup dalam teks hukum, tetapi juga

10 Eko Nursalim, Satriah Satriah, and Hasan Hasan, “Pendampingan Tradisi Yasinan Dan Tahlilan Dalam
Membentuk Sikap Berbakti Kepada Orang Tua Di Musholla Miftahul Ulum Sangatta,” Al-Khidma: Jurnal
Pengabdian Masyarakat 4, no. 2 (2024): 68, https://doi.org/10.35931/ak.v4i2.2750.

1 Hodairiyah, Wakit Abdullah Rais, and Dwi Purnanto, “Makna Kultural Tradisi Lemas Dalam Selamatan
Kematian Masyarakat Aeng Tong-Tong , Saronggi, Sumenep : Kajian Etnolinguistik,” Prosiding Seminar Nasional
Linguistik Dan Sastra (SEMANTIKS) SBN: 978-6, no. January (2019): 303.

12 Eva Rohmatul Khusna et al., “Penanaman Nilai Ukhuwah Islamiyah Masyarakat Melalui Kegiatan
Yasinan Di Ngrayun-Baosan Lor,” Jurnal ISC: Islamic Science Community 2, no. 1 (2023): 27.

13 Kusnawati, “Perspektif Hukum Islam Terhadap Praktik Sedekah Dalam Adat Kematian Sasak Di Desa
Karang Bayan Kecamatan Lingsar,” Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 7, no. 2 (2015): 27.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 139 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BFaizin ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Magashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung
Labuh, Kabupaten Kerinci

dalam tradisi yang mengandung kemaslahatan. Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi dasar
pelestarian tradisi lokal yang Islami, menumbuhkan kesadaran masyarakat akan makna spiritual dan
sosial dari setiap praktik keagamaan, serta memperlohatkan bahwa harmoni antara agama dan
budaya merupakan bentuk nyata dari keberkahan Islam yang rahmatan lil-alamin. Tradisi Yasinan
dan jamuan makan yang dilakukan selama tujuh hari di Desa Gunung Labuh bukan hanya sekadar
tradisi turun-temurun melainkan cerminan nyata dari maqashid as-syari’‘ah yang terinternalisasi
dalam kehidupan sosial masyarakat. Tradisi ini memperlihatkan bagaimana nilai-nilai agama,
budaya, dan kemanusiaan berpadu dalam praksis keagamaan yang sarat makna sosial dan spiritual.
Oleh karena itu, menarik untuk dikaji bagaimana tradisi tersebut berfungsi sebagai manifestasi
magqashid as-syari‘ah dalam konteks masyarakat lokal yang kaya nilai gotong royong dan solidaritas.

METHODS

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus. Pendekatan
kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk mendapatkan pemahaman yang mendalam
dari partisipan terkait tradisi yasinan dan jamuan makan yang tidak dapat diukur secara kuantatif.*4
Studi kasus dipilih karena penelitian ini difokuskan pada eksploratif insentif dan komprehensif
terhadap satu unit analisis spesifik, yaitu kekhasan tradisi Yasinan dan jamuan makan selama tujuh
hari berturut-turut setelah kematian di Desa Gunung Labuh, Kabupaten Kerinci.’> Sumber data
dalam penelitian ini terbagi atas data primer dan sekunder. Data Primer terdiri dari data yang
didapatkan melalui wawancara yang dilakukan dengan para informan seperti, tokoh agama, tokoh
masyarakat, dan anggota keluarga penyelenggara tradisi. Data sekunder di dapatkan dari literatur
pendukung seperti buku, jurnal serta bahan bacaan lain yang terkait dengan tradisi Yasinan dan
jamuan makan. Oleh karena itu, teknik pengumpulan data utama dalam penelitian ini dilakukan
dengan wawancara via telepon yang dilakukan dengan para informan yang telah dipilih, teknik ini
memungkinkan peneliti untuk memperoleh data naratif yang kaya dari informan kunci tanpa harus
berada di lokasi fisik namun tetap dapat menggali informasi secara mendalam dan kontekstual.'®
Hasil pengumpulan data kemudian akan peneliti analisis melalui perspektif maqashid as-syari’ah,
sehingga nantinya akan mendapatkan sebuah kesimpulan yang komprehensif tentang tradisi
manifestasi maqgashid as-syari’ah dalam tradisi Yasinan dan jamuan makan di Desa Gunung Labuh,
Kabupaten Kerinci.

RESULT AND DISCUSSION
Konsep Maqashid as-Syari’ah

Secara konseptual, magashid as-syari’ah berperan sebagai landasan filosofis yang
menopang seluruh arsitektur hukum Islam. Istilah ini terbentuk dari gabungan dua kata yaitu
maqashid dan syari’‘ah, Secara etimologi, magashid adalah bentuk jamak dari kata magsad yang

14 Dumaris E. Silalahi, Metode Penelitian Kualitaf (Jawa Tengah: CV. Tahta Media Group, 2023), 1.

15 Fathor Rashid, Metode Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif Teori, Metode, Dan Praktek (Kediri: IAIN
Kediri Press, 2022), 38.

16 Mukhlas Abrar, Teknik Pengumpulan Data Penelitian Kualitatif Suatu Pengantar (Jambi: UNJA
Publisher, 2024), 14.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 140 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

&8Faizin ef al. Vol. 1. No. 2 Edition December 2025

Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi
Magashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung
Labuh, Kabupaten Kerinci

berakar kata dari kata kerja gasada-yagsidu.!” Kata ini mengandung makna mengarah pada suatu
tujuan, memiliki sasaran yang jelas, bertindak adil, dan mengikuti jalan yang lurus, sedangkan kata
syari’ah secara harfiah berarti jalan menuju mata air, sebuah metafora di masyarakat Arab kuno
untuk jalan yang terang menuju sumber kehidupan.'® Dengan demikian, dalam konteks keilmuan,
magqashid as-syari’ah dapat diartikan sebagai tujuan-tujuan fundamental dari hukum Islam yang
memandu umat manusia menuju pencapaian kemaslahatan, keadilan, dan keseimbangan hidup,
baik di dunia maupun di akhirat.'® Secara terminologi, maqashid as-syari’ah mengacu pada niat dan
maksud Allah SWT dalam menetapkan syari’at, yaitu untuk merealiasasikan segala bentuk kebaikan
(maslahah) dan mencegah bahaya (mafsadah).?° Kemaslahatan yang dimaksud memiliki cakupan
luas, meliputi dimensi duniawi dan ukhrawi, material dan spiritual, serta kepentingan individu dan
kolektif, karena setiap ketetapan hukum Islam tidaklah bersifat arbiter melainkan senantiasa
berorientasi pada pemeliharaan eksistensi manusia dan stabilitas sosial.?*

Berdasakan hal tersebut, magashid berfungsi sebagai pondasi vital yang menjembatani
antara aturan hukum yang bersifat normatif tekstual dengan realitas sosial yang senantiasa
berkembang dan berubah, magashid dalam hal ini bertindak sebagai esensi yang memberikan
vitalitas pada hukum agar tetap relevan dan aplikatif di setiap zaman.?2 Konsep maqashid as-syari’ah
memiliki akar historis yang cukup panjang dalam khazanah pemikiran Islam, gagasan awalnya telah
muncul seja abad keempat hijriah melalui karya al-Qaffal al-Shashi dalam bukunya yang berjudul
Mahasin al-Syari’‘ah, yang mencoba menjelaskan makna dan keindahan syari’at melalui dimensi
tujuan dan hikmah yang dikandungnya.?® Pemikiran serupa juga dikembangkan oleh al-Amiri dalam
karyanya al-I'lam bi Managib al-Islam, al-Amiri dalam hal ini menyoroti pentinganya visi universal
dan nilai-nilai kemanusiaan dalam hukum Islam, kemudian ia juga dianggap sebagai tokoh pertama
yang menggarisbawahi urgensi dari al-daruriyyat al-khamsah (lima kebutuhan pokok) sebagai inti
dari magshid. >*Konsep ini kemudian diformulasikan lebih terstruktur oleh Imam al-Juwayni dalam
karyanya yang berjudul al-Burhan fi Ushul al-Figh, dalam hal ini Imam al-Juwayni mengklasifikasikan
magqashid ke dalam tiga kategori yaitu, al-daruriyyat, al-hajiyyat, dan al-tahsiniyyat.>

17 Agus Miswanto, Ushul Figh: Metode Ijtihad Hukum Islam (Yogyakarta: Magnum Pustaka Utama, 2019),
149.

18 Sandy Rizki Febriadi, “Aplikasi Maqgashid Syariah Dalam Bidang Perbankan Syariah,” Amwaluna: Jurnal
Ekonomi Dan Keuangan Syariah 1, no. 2 (2017): 233, https://doi.org/10.29313/amwaluna.v1i2.2585.

19 Jefry Tarantang, Siah Khosyi’ah, and Usep Saepullah, “Filosofi ’lllat Hukum Dan Magashid Syari’ah
Dalam Perkawinan Beda Agama,” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 19, no. 1 (2023): 49,
https://doi.org/10.23971/jsam.v19i1.6318.

20 Afifuddin Kadir et al., “Pengunaan Dana Zakat Pada Korban Covid-19 Perspektif Magashid Syariah,”
Al-Tafaqquh: Journal of Islamic Law 1, no. 2 (2020): 114.

21 M. Rifaki Asy’ari, “Mashlahah Dalam Maqasid Syari’ah,” Ta’wiluna: Jurnal lImu Al-Qur’an, Tafsir Dan
Pemikiran Islam 3, no. 1 (2022): 7.

22 7ainil Ghulam, “Implementasi Magashid Syariah Dalam Koperasi Syariah,” Igtishoduna 5, no. 1 (2016):
95.

23 Ansari Yamamah, “Discourse on Universal Religious Values: A Contemporary Paradigm from an Islamic
Transitive Perspective,” Journal of Al-Tamaddun 17, no. 2 (2022): 99, https://doi.org/10.22452/JAT.vol17n02.8.

2 Tarmizi Tahir, Syeikh Hasan, and Abdel Hamid, “Magasid Al-Syari’ Ah Transformation Implementation
for Humanity In,” lhya’ "Ulum Al-Din 26, no. 1 (2024): 123.

% Fahrur Rozi, Tutik Hamidah, and Abbas Arfan, “Konsep Maqashi Syari’ah Perspektif Pemikiran Al-
Juwaini Dan Al-Ghazali,” Igtisodina: Jurnal Ekonomi Syari’ah Dan Hukum Islam 5, no. 1 (2022): 58.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 141 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

&8Faizin ef al. Vol. 1. No. 2 Edition December 2025

Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi
Magashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung
Labuh, Kabupaten Kerinci

Konsep ini kemudian dikembangkan lebih sistematis oleh muridnya Imam al-Ghazali dalam
karyanya Mustafa fi Usul al-Figh dan Syifa al-Ghalil. Dalam karyanya tersebut Imam al-Ghazali
menjelaskan bahwa hukum Islam bertujuan untuk menjaga lima dasar dalam kehidupan manusia,
yakni (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-
mal).?® Setelah itu, pemikiran magashid terus mengalami pengayaan konseptual oleh ulama seperti
Fakhr al-Din al-Raz, al-‘Izz ibn ‘Abd al-Salam, al-Qarafi, Ibn Taymiyyah, dan lbn al-Qayyim al-
Jawziyyah. Puncak pengembangan teori maqashid mencapai titik tertinggi pada masa Imam al-
Syatibi, dalam karyanya al-Muwafaqat di Usul al-Shari’ah, dalam karyanya tersebut al-Syatibi tidak
hanya menjeleskan magashid sebagai hikmah di balik hukum, tetapi juga sebagai prinsip universal
yang inheren dalam setiap ketetapan syari’at.?’ la secara tegas menyatakan bahwa syari’at Islam
bertujuan untuk merealisasikan kemaslahatan manusia secara holistik, mencakup aspek individu
dan sosial, serta dimensi duniawi dan ukhrawi.?® Perspektif ini menjadikan magashid al-syari‘ah
sebagai paradigma krusial dalam memahami dinamika hukum Islam secara kontekstual, adaptif, dan
humanis, kemudian dalam kerangka pengembangannya para ulama mengklasifikan magashid al-
syari’ah ke dalam tiga tingkatan utama yaitu:

1. Al-Daruriyyat (Kebutuhan Primer)

Tingkatan ini mencakup kebutuhan dasar yang mutlak harus ada agar kehidupan
manusia dapat berlangsung secara normal, jika kebutuhan ini tidak terpenuhi maka akan
timbul kerusakan dalam kehidupan.?® Al-daruriyyat pada dasarnya meliputi lima unsur pokok
yang dikenal al-daruriyyat al-khamsah. Pertama, memelihara agama (hifz al-din), yang
menegaskan pentingnya segala upaya untuk mempertahankan keyakinan, ibadah, dan
menjamin kebebasan beragama. Kedua, menjaga jiwa (hifz al-nafs), yaitu perlindungan
terhadap hak hidup manusia, pemeliharaan kesehatan, serta larangan keras terhadap
pembunuhan dan tindakan yang membahayakan jiwa. Ketiga, melindungi akal (hifz al-‘aql),
yang mengharuskan pencegahan dari segala sesuatu yang dapat merusak akal sehat, seperti
khamar dan narkotika, sekaligus mendukung pendidikan dan pengembangan ilmu
pengetahuan.

Keempat, menjaga keturunan (hifz al-nasl), yang berfokus pada perlindungan
kehormatan dan keberlangsungan generasi melalui institusi pernikahan yang sah dan
menjamin hak-hak keturunan. Terakhir, kelima, memelihara harta (hifz al-mal), yang
mencakup perlindungan hak kepemilikan dan pelarangan praktik penipuan, pencurian, serta
riba. Kelima unsur tersebut merupakan inti daru tujuan hukum Islam, selain menjadi dasar
konseptual, prinsip-prinsip tersebut juga berfungsi sebagai ukuran dalam menilai suatu

26 A, Shodig, “Magashid As-Syariah Perspektif Imam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah,”
Moderasi: Journal of Islamic Studies 2, no. 2 (2020): 140.

27 Agung Kurniawan and Hamsah Hudafi, “Konsep Magashid Syariah Imam Asy-Syatibi Dalam Kitab Al-
Muwafaqat,” Al -Mabsut 15, no. 1 (2021): 33.

2 Hambari and Quroh Ayuniyyah, “Pemisahan Magqashid Syariah Dari Ilmu Ushul Figh Dan Pengaruhnya
Pada Penetapan Hukum Islam Kontemporer,” Mizan: Journal of Islamic Law 6, no. 1 (2022): 11,
https://doi.org/10.32507/mizan.v6i1.1200.

29 Yosi Aryanti, “Hubungan Tingkatan Maslahah Dalam Magashid Al-Syari’ah (Maslahah Al-Dharuriyat,
Al-Hajiyat, Al-Tahsiniyat Dengan Al-Ahkam Al-Khamsah),” El Rusyd 2, no. 2 (2017): 45.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 142 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

&8Faizin ef al. Vol. 1. No. 2 Edition December 2025

Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi
Magashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung
Labuh, Kabupaten Kerinci

perbuatan atau ketentuan hukum membawa kemaslahatan atau justru menimbulkan
kemudharatan bagi kehidupan manusia.
2. Al-Hajiyyat (Kebutuhan Sekunder)

Tingkatan ini berfungsi untuk menghilangkan kesulitan dan meringkan beban hidup
manusia, apabila kebutuhan sekunder tidak terpenuhi, kehidupan tidak akan rusak total,
tetapi manusia akan mengalami kesulitan.3° Contohnya adalah kebolehan berburu saat ihram
bagi yang terpaksa, atau kebolehan menjual barang tertentu dalam kondisi darurat ekonomi,
dan dalam konteks sosial kategori ini meliputi berbagai kebijakan yang memberikan
kemudahan dalam menjalankan ibadah dan aktivitas sehari-hari.

3. Al-Tahsiniyyah (Kebutuhan Tersier)

Pada tingkatan ini mencakup setiap hal yang berhubungan dengan kesempurnaan
moral, etika, dan keindahan dalam kehidupan manusia, yang bertujuan menjadikan
kehidupan manusia hidup secata bermartabat sesuai dengan nilai-nilai adab Islami.3!
Contohnya adalah anjuran berpenampilan bersih, sopan santun, serta menjauhi perilaku yang
bertentangan dengan etika umum, walaupun sifatnya tidak mendesak seperti al-daruriyyat,
kebutuhan ini sangat penting untuk menjaga harmoni sosial dan moral masyarakat.

Pelaksanaan Tradisi Yasinan dan Jamuan Makan

Tradisi Yasinan yang disertai dengan jamuan makan yang ada di Desa Gunung Labuh,
Kabupaten Kerinci, merupakan praktik sosial keagamaan yang telah mendarah daging dalam
kehidupan masyarakat setempat, khususnya setelah terjadinya peristiwa kematian. Tradisi ini
memiliki keunikan yang terletak pada pelaksanaannya yang dilakukan selama tujuh hari berturut-
turut setelah kematian, bagi masyarakat Desa Gunung Labuh tradisi ini bukan sekadar ritual
keagamaan, melainkan sebuah ekspresi nilai-nilai spiritual, solidaritas sosial, dan kearifan lokal yang
diwariskan turun-temurun.3? Dalam proses pelaksanaannya tradisi ini menujukkan perpaduan
antara ajaran Islam dan budaya lokal yang berpijak pada nilai kebersamaan, kepedulian, dan
penghormatan terhadap yang telah meninggal dunia.3® Tradisi ini juga menjadi ruang sosial yang
bertujuan untuk mempererat hubungan antar warga, karena setiap individu memiliki peran dalam
memastikan prosesi ini dapat berjalan dengan lancar, tertib, dan penuh akan makna spiritual bagi
keluarga yang ditinggalkan.

Pelaksanaan Yasinan biasanya dimulai setiap sore setelah waktu Maghrib yang dilaksanakan
di rumah keluarga yang berduka, dalam proses pelaksanaannya kegiatan ini dihadiri oleh jamaah
masjid dan masyarakat sekitar tanpa membedakan usia, maupun status sosial. Hal ini sebagaimana
yang dijelaskan oleh tokoh Agama setempat, “tradisi Yasinan ini dilaksanakan setelah shalat Maghrib

30 Faezy Adenan et al., “Dharuriyat Al-Khams and Its Relation to the Protection of the Environment
Dharuriyat Al-Kkhams Dan Hubungannya Dengan Menjaga Alam Sekitar,” Al-Qanatir: International Journal of
Islamic Studies 30, no. 2 (2023): 42, http://al-qanatir.com.

31 Mohammad Rasikhul Islam, “Pembagian Maqgashid Al-Syari’ah Berdasarkan Pengaruhnya Terhadap
Umat Manusia (Dharuriyyat, Hajiyyat Dan Tahsiniyat),” Celestial Law Journal Il, no. 1 (2024): 100.

32 Agung Wahyudi, “Tradisi Slamatan Atau Yasinan Manifestasi Nilai Sosial Keagamaan Di Kedurang,”
GHAITSA : Islamic Education Journal 5, no. 1 (2024): 116, https://doi.org/10.62159/ghaitsa.v5i1.1335.

33 Muhamad Bisri Mustofa et al., “Integrasi Tradisi Literasi Keagamaan ( Yasinan ) Dalam Terciptanya
Budaya Kerukunan Masyarakat,” Nusantara Journal of Information and Library Studies 5, no. 1 (2022): 55.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 143 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BFaizin ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Magashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung
Labuh, Kabupaten Kerinci

dan dihadiri oleh para jamaah masjid serta masyarakat sekitar, kegiatan ini dimulai dengan
pembacaan Surah Yasin secara bersama-sama, dilanjutkan dengan tahlil dan doa yang dipimpin oleh
tokoh Agama, dan puncaknya adalah doa khusus untuk almarhum agar mendapatkan tempat yang
terbaik di sisi Allah SWT, serta memberikan ketenangan bagi keluarga yang ditinggalkan.34
Kemudian, kegiatan ini ditutup dengan shalat Isya berjamaah di rumah duka, rangkaian ibadah ini
menunjukkan keterpaduan antara dimensi ibadah individual dan komunal dalam solidaritas sosial
yang kuat di masyarakat.

Menurut salah satu warga Desa Gunung Labuh, pelaksanaan Yasinan dan jamuan makan
yang dilaksanakan selama tujuh hari berturut-turut memiliki makna spiritualitas yang mendalam. la
menyatakan bahwasanya tradisi tersebut merupakan bentuk sedekah doa bagi almarhum, karena
masyarakat mampercayai tujuh hari pertama setelah kematian adalah masa penting dalam
perjalanan ruh menuju akhirat, keyakinan ini menegaskan adanya perpaduan antara kepercayaan
agama dan tafsir budaya lokal.3> Setiap hari, masyarakat datang secara bergantian untuk mengikuti
pembacaan Yasinan dan doa bersama, semangat kebersamaan dalam ritual ini memperlihatkan
bahwa masyarakat tidak hanya mengutamakan aspek ibadah, tetapi juga nilai-nilai kemanusiaan
seperti empati, dukungan emosional dan rasa persaudaraan. Bagi keluarga yang berduka, kehadiran
warga secara kolektif menjadi sumber kekuatan moral dan spiritual, sehingga duka yang mereka
alami terasa lebih ringan karena dibalut perhatian serta kasih sayang dari masyarakat sekitar.

Aspek yang paling menonjol dalam tradisi ini adalah jamuan makan yang selalu menyertai
setiap pelaksanaan Yasinan, jamuan ini tidak hanya sekadar hidangan bagi tamu, tetapi juga menjadi
simbol kebersamaan dan rasa syukur. Uniknya, penyelenggaraan jamuan makan di Desa Gunung
Labuh tidak membebani keluarga yang berduka, seperti yang dituturkan oleh pelaku tradisi, “pihak
keluarga tidak diberikan beban dalam penyelenggaraan tradisi ini, karena setiap kebutuhan untuk
memasak dibawa oleh masyarakat yang hadir, seperti beras, cabai, minyak, kentang, nangka dan
sebagainya. 3®Hal ini menunjukkan kuatnya nilai gotong royong dan empati sosial dalam masyarakat,
karena setiap warga yang datang membawa bahan makanan atau uang duka untuk membantu
kebutuhan jamuan, sehingga tradisi ini berjalan secara mandiri dan penuh kebersamaan tanpa
menimbulkan tekanan ekonomi bagi pihak keluarga almarhum.

Semangat gotong royong dalam tradisi ini tampak jelas dalam setiap tahap, mulai dari tahap
persiapan hingga penyajian makanan. Menuru, salah seorang ibu rumah tangga yang terlibat
mengatakan “proses dimulai dari jam 9 pagi hingga menjelang waktu Maghrib”. Para perempuan
desa bergiliran datang ke rumah duka untuk membantu memasak, sementara laki-laki biasanya
menyiapkan tempat duduk, peralatan, dan penerangan, tepat saat acara berlangsung, ibu-ibu juga
turut membantu menyajikan makanan kepada para tamu.3” Kegiatan ini mencerminkan dedikasi
dan kepedulian sosial yang tinggi, karena seluruh proses dilakukan secara sukarela, tidak ada unsur
paksaan ataupun pamrih, melainkan murni karena rasa tanggung jawab moral terhadap sesama

34 Adi (Tokoh Agama), Wawancara, Minggu, 25 Oktober 2025

35 Waluyo (Masyarakat), Wawancara, Minggu, 25 Oktober 2025

36 Aan Nurfian (Pelaku Tradisi), Wawancara, Minggu 25 Oktober 2025
37 Ratmi (Masyarakat), Wawancara, Minggu 25 Oktober 2025

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 144 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BFaizin ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Magashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung
Labuh, Kabupaten Kerinci

warga. Tradisi ini dengan demikian, berfungsi sebagai sarana untuk mempererat hubungan sosial
dan memperkuat rasa kebersamaan yang menjadi ciri khas masyarakat Desa Gunung Labuh.

Selain aspek spiritual dan sosial, tradisi Yasinan dan jamuan makan juga memliki peran
penting dalam menjaga kohesi sosial masyarakat, hal ini sebagaimana yang dijelaskan oleh tokoh
masyarakat “tradisi ini merupakan bentuk solidaritas masyarakat Desa Gunung Labuh, karena setiap
kali ada warga yang berduka, seluruh masyarakat pasti akan terlibat dalam pelaksanaanya.” Tradisi
ini telah menjadi norma sosial yang dipegang teguh masyarakat Desa Gunung Labuh, bahkan
pelanggaran terhadapnya dapat menimbulkan sanksi sosial berupa cemoohan atau teguran halus.3®
Hal ini menunjukkan bahwa pelaksanaan tradisi bukan sekadar ekspresi keagamaan, melainkan juga
bagian dari sistem nilai yang menjaga keseimbangan sosial di masyarakat, sehingga melalui Yasinan
dan jamuan makan, masyarakat menegaskan kembali identitas mereka sebagai komunitas yang
saling peduli, saling menopang, dan menjadikan kebersamaan sebagai fondasi bermasyarakat yang
harmonis.

Manifestasi Magashid As-Syari’ah dalam Tradisi Yasinan dan Jamuan Makan

Tradisi Yasinan dan jamuan makan yang dilaksanakan selama tujuh hari berturut-turuy pasca
kematian di Desa Gunung Labuh merupakan bentuk nyata dari penerapan nilai-nilai maqgashid as-
syari‘ah dalam kehidupan sosial keagamaan masyarakat, praktik ini tidak muncul begitu saja
melainkan berkembang dari perpaduan harmonis antara ajaran Islam dan kearifan lokal,® yang
secara historis menjujung tinggi kebersamaan, semangat tolong-menolong dan penghormatan
terhadap mereka yang telah mendahului. Melalui aktivitas kolektif ini, masyarakat tidak hanya
memperkuat dimensi spiritual mereka, tetapi juga secara aktif mengembangkan nilai-nilai
kemanusian dan solidaritas sosial, yang secara substansial selaras dengan prinsip-prinsip luhur
maqashid as-syari’ah.*° Salah satu dasar utama magqashid as-syari’ah yang secara gamblang
terwujud dalam tradisi ini adalah pemeliharaan keyakinan keagamaan (hifz al-din), aktivitas spiritual
yang menjadi inti tradisi Yasinan yang dimulai dari pembacaan surah Yasin, pelafalan tahlil, hingga
doa bersama yang ditutup dengan shalat isya secara berjamaah berperan sentral dalam menguatkan
keimanan dan kesadaran religius masyarakat. Kegiatan semacam ini tidak hanya mempererat
hubungan vertikal antara individu dengan Tuhan, tetapi juga menumbuhkan keyakinan kolektif akan
signifikansi doa bagi ruh yang telah berpulang ke Rahmatullah.

Tradisi Yasinan juga membawa pesan dakwah secara implisit, yaitu mengingatkan kematian,
urgensi untuk mempersiapkan diri menghadap akhirat, serta pentingnya amal kebajikan dalam
kehidupan.*! Seorang tokoh agama setempat, menuturkan bahwa "tradisi yasinan ini dilakukan
setelah shalat Magrib dan dihadiri oleh para jamaah masjid dan masyarakat sekitar" serta diakhiri

38 Jumino (Tokoh Masyarakat), Wawancara, Minggu 25 Oktober 2025

39 Fauzi, “Akulturasi Dalam Penyelenggaraan Kenduri Kematian Di Desa Pondok Beringin Kabupaten
Kerinci: Satu Kajian Deskriptif.,” Al-Qisthu 15, no. 2 (2017): 20.

40 Slamet Makhsun, “Hegemoni Dan Relasi Kuasa: Studi Kasus Tahlilan Di Dusun Gunung Kekep,”
Komunitas: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 12, no. 2 (2021): 19,
https://doi.org/10.20414/komunitas.v12i2.4301.

41 Srj Purwaningsih and Hazim Ahrori, “Yasinan Dan Tahlilan Sebagai Strategi Dakwah Pada Jamaah Yasin
Dan Tahlil Masjid Sabilil Mustagim Desa Jimbe Kecamatan Jenangan Kabupaten Ponorogo,” Journal of
Community Development and Disaster Management 1, no. 2 (2019): 95, https://doi.org/10.37680/jcd.v1i2.741.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 145 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

&8Faizin ef al. Vol. 1. No. 2 Edition December 2025

Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi
Magashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung
Labuh, Kabupaten Kerinci

"dengan membacakan doa untuk almarhum dan untuk para keluarga yang ditinggalkan". Kemudian
masyarakat Desa setempat menambahkan bahwa praktik ini "merupakan sebuah tradisi yang
bertujuan untuk bersedekah, dan mendoakan pihak keluarga yang telah meninggal". Dengan
demikian, Yasinan di Desa Gunung Labuh berfungsi sebagai media edukasi keagamaan non-formal
yang secara kolektif memperkokoh nilai-nilai tauhid dan ketakwaan. Keterlibatan aktif seluruh warga
dalam pembacaan ayat-ayat suci ini menjadikan ifz al-din bukan sekadar praktik ibadah personal,
melainkan manifestasi keislaman yang terinstitusi dan dihayati secara komunal.*? Selain dimensi
religius, tradisi ini juga secara kuat mencerminkan pemeliharaan kesehatan jiwa (hifz al-nafs), fungsi
psikologis dan sosial dari pelaksanaan Yasinan dan jamuan makan selama tujuh hari berturut-turut
menjadi penopang mental dan emosional yang signifikan bagi keluarga yang sedang dilanda duka.
Kehadiran, doa, dan kebersamaan yang terjalin dalam jamuan makan dari masyarakat menciptakan
suasana ketenangan, menyakinkan keluarga yang berduka bahwa mereka tidak menghadapi
kesedihan ini sendirian.*3

Dalam perspektif maqgashid as-syari’ah, hal tersebut merupakan bentuk konkret dari upaya
menjaga kesehatan jiwa dan stabilitas batin, melalui solidaritas sosial yang ditunjukakan, beban
kesedihan tersebut dapat diringankan.** Salah seorang tokoh masyarakat dengan jelas
menggarisbawahi bahwa tradisi ini merupakan bentuk solidaritas masyarakat Desa Gunung Labuh,
dan setiap ada masyarakat yang berduka pasti akan dilakukan hal yang sama. Pernyataan ini secara
implisit didukung oleh masyarakat Desa setempat yang menyebutkan bahwa tujuan tradisi ini adalah
mendokan pihak keluarga yang telah meninggal, yang juga mencakup aspek dukungan moral dan
emosional. Selain itu, tradisi ini meperkuat jalinan sosial, menciptakan suasana damai, dan
menghindari perpecahan di masyarakat, hal ini terbukti dari adanya potensi sanksi sosial, seperti
dicemooh oleh warga desa jika tradisi tidak dilaksanakan, sebagaimana yang disebutkan oleh
Jumino. Kondisi ini menegaskan bahwa hifz al-nafs tidak hanya dimaknai sebagai perlindungan fisik
dari ancaman, tetapi juga sebagai pemeliharaan kesehatan psikis dan sosial yang krusial bagi
stabilitas masyarakat.

Tidak kalah penting, nilai pemeliharaan harta benda (hifz al-mal) juga terlihat sangant
menonjol dalam tradisi Yasinan dan jamuan makan melalui sistem gotong royong yang secara efektif
melindungi keluarga yang berduka dari tekanan finansial,** hal ini terwujud dalam penyelenggaraan
jamuan makan yang dilakukan melalui kontribusi sukarela dari warga desa yang menyumbangkan
bahan makanan atau dana sesuai kemampuan masing-masing, sebagaimana penjelasan yang
diberikan oleh pelaku tradisi yang menyatakan bahwa “pihak keluarga tidak diberikan beban dalam
penyelenggaraan tradisi ini, karena setiap kebutuhan untuk memasak sudah dibawa oleh
masyarakat yang hadir, baik itu beras, cabe, minyak, kentang, nangka, dan lain sebagainya." Bahkan,
ia menambahkan bahwa "bagi sebagian masyarakat ada juga yang hanya memberikan uang duka

42 Firda Annisa, “Tahlilan Sebagai Sinkronisasi Agama Dan Budaya,” Sahaja: Journal Shariah And
Humanities 1, no. 2 (2022): 108, https://doi.org/10.61159/sahaja.v1i2.22.

43 Azzah Sayyidah lkhwana Azizah et al., “Yasin Dan Tahlil Sebagai Pilar Spiritual Di Desa Tebel Bareng
Jombang,” Jurnal Sains Student Research 3, no. 5 (2025): 191.

44 H. Mukarromah, “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Genduren Pada Masyarakat Desa Trimo
Rejo,” Jurnal Pendidikan Islam Dan Budaya 9, no. 1 (2022): 47.

4> Hamdani, “Negara Sejahtera Dalam Perpsektif Magashid Syariah,” Al-Mabsut 14, no. 1 (2020): 28.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 146 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BFaizin ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Magashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung
Labuh, Kabupaten Kerinci

yang diberikan kepada pihak keluarga yang berduka. Mekanisme ini secara efektif mencegah
pemborosan, mengurangi kesenjangan, dan menghilangkan tekanan finansial, sehingga harta dapat
dikelola dengan semangat kebersamaan, proses persiapan makanan pun, seperti diungkapkan
warga Desa, dilakukan secara kolaboratif, dari pagi hingga sore hari, dengan para ibu-ibu yang
bahkan bertahan untuk membantu menyajikan. Hal ini menunjukkan pengelolaan sumber daya dan
aset secara bijaksana dan proposional, sejalan dengan prinsip magashid dalam pemeliharaan
kemaslahatan ekonomi umat, sehingga tradisi. Dengan demikian, hifz al-mal di sini tidak hanya
berarti menjaga kepemilikan individu, tetapi juga menjaga keseimbangan ekonomi dan sosial dalam
masyarakat, menghindari ketimpangan dan kesulitan bagi mereka yang sedang berduka.

Secara keseluruhan, tradisi Yasinan dan jamuan makan di Desa Gunung Labuh secara
gamblang menampilkan keterpaduan antara nilai-nilai spiritual, sosial, dan ekonomi yang berakar
dari maqashid as-syari’ah, karena dalam praktiknya masyarakat Gunung Labuh telah menjadikan
magqashid as-syari’ah bukan hanya sekedar konsep hukum yang abstrak, melainkan nilai-nilan yang
teraktualisasi dalam tindakan kolektif melindungi agama melalui dzikir dan doa, memelihara jiwa
melalui solidaritas dan empati sosial, serta menjaga harta melalui semangat gotong royong dan
praktik sedekah. Oleh karena itu, tradisi Yasinan dan jamuan makan di Desa Gunung Labuh dapat
dipahami sebagai sebuah model konstekstual dari maqgashid as-syari‘ah, di mana dimensi
keagamaan, budaya dan kemanusiaan terjalin secara sinergis untuk mewujudkan kemaslahatan dan
harmoni sosial dalam kehidupan masyarakat Muslim Kerinci.

CONCLUSION

Tradisi Yasinan dan jamuan makan yang dilaksanakan selama tujuh hari berturut-turut
di Desa Gunung Labuh merupakan bentuk nyata dari manifestasi maqgashid as-syari’ah dalam
kehidupan keagamaan dan sosial masyarakat Kerinci, tradisi ini bukan sekadar praktik
keagamaan pasca-kematian, melainkan perwujudan nilai-nilai spiritual, sosial, dan
kemanusiaan yang saling berpadu. Melalui kegiatan doa bersama, masyarakat menjaga
dimensi spiritualitas dan ketauhidan (hifz al-din), melalui solidaritas dan dukungan emosional
terhadap keluarga berduka, mereka merealisasikan nilai pemeliharaan jiwa (hifz al-nafs),
sedangkan melalui tradisi gotong royong tanpa membebani pihak keluarga, terwujud
pemeliharaan terhadap harta dan kesejahteraan (hifz al-mal). Dengan demikian, tradisi ini
memperlihatkan bagaimana nilai-nilai maqgashid as-syari’ah tidak hanya hidup dalam teks-teks
normatif, tetapi juga menemukan ekspresi nyatanya dalam budaya lokal yang menumbuhkan
harmoni spiritual dan sosial di tengah masyarakat.
REFERENCES
Adenan, Faezy, Nurul Hanani Fadzi, Al-Aswa Ab Latif, Muhammad Hamizan Ab Hamid, Mohd
Izzat Amsyar Mohd Arif, and Muhammad Syahrul Deen Ahmad Rosli. “Dharuriyat Al-
Khams and Its Relation to the Protection of the Environment Dharuriyat Al-Kkhams Dan
Hubungannya Dengan Menjaga Alam Sekitar.” Al-Qanatir: International Journal of Islamic
Studies 30, no. 2 (2023): 42. http://al-ganatir.com.
Annisa, Firda. “Tahlilan Sebagai Sinkronisasi Agama Dan Budaya.” Sahaja: Journal Shariah And
Humanities 1, no. 2 (2022): 108. https://doi.org/10.61159/sahaja.v1i2.22.
Aryanti, Yosi. “Hubungan Tingkatan Maslahah Dalam Magashid Al-Syari’ah (Maslahah Al-
Dharuriyat, Al-Hajiyat, Al-Tahsiniyat Dengan Al-Ahkam Al-Khamsah).” El Rusyd 2, no. 2
(2017): 45.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 147 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

’ . Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)
&BFaizin et al. By
Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi Vol. 1. No. 2 Edifion December 2025

O Kb Upa an Kafna T Masyarakat besa Gunung

Asy’ari, M. Rifaki. “Mashlahah Dalam Maqasid Syari’ah.” Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an,
Tafsir Dan Pemikiran Islam 3, no. 1 (2022): 7.

Azizah, Azzah Sayyidah Ikhwana, Muhamad Ariel Syahroni, Ahmad Hasan Alfaizin, Sayfuddin
Musa, Nur Lailatul Faizah, and Iva Inayatul llahiyah. “Yasin Dan Tahlil Sebagai Pilar
Spiritual Di Desa Tebel Bareng Jombang.” Jurnal Sains Student Research 3, no. 5 (2025):
191.

Faizah, Khairani. “Kearifan Lokal Tahlilan-Yasinan Dalam Dua Perspektif Menurut
Muhammadiyah.” Agqlam: Journal of Islam and Plurality 3, no. 2 (2018): 216.
https://doi.org/10.30984/ajip.v3i2.722.

Fauzi. “Akulturasi Dalam Penyelenggaraan Kenduri Kematian Di Desa Pondok Beringin
Kabupaten Kerinci: Satu Kajian Deskriptif.” Al-Qisthu 15, no. 2 (2017): 20.

Febriadi, Sandy Rizki. “Aplikasi Maqashid Syariah Dalam Bidang Perbankan Syariah.”
Amwaluna: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Syariah 1, no. 2 (2017): 233.
https://doi.org/10.29313/amwaluna.v1i2.2585.

Ghulam, Zainil. “Implementasi Magashid Syariah Dalam Koperasi Syariah.” Igtishoduna 5, no.
1(2016): 95.

Hambari, and Quroh Ayuniyyah. “Pemisahan Maqashid Syariah Dari llmu Ushul Figh Dan
Pengaruhnya Pada Penetapan Hukum Islam Kontemporer.” Mizan: Journal of Islamic Law
6, no. 1(2022): 11. https://doi.org/10.32507/mizan.v6i1.1200.

Hamdani. “Negara Sejahtera Dalam Perpsektif Magashid Syariah.” AI-Mabsut 14, no. 1 (2020):
28.

Hodairiyah, Wakit Abdullah Rais, and Dwi Purnanto. “Makna Kultural Tradisi Lemas Dalam
Selamatan Kematian Masyarakat Aeng Tong-Tong , Saronggi , Sumenep: Kajian
Etnolinguistik.” Prosiding Seminar Nasional Linguistik Dan Sastra (SEMANTIKS) SBN: 978-
6, no. January (2019): 303.

Islam, Mohammad Rasikhul. “Pembagian Maqashid Al-Syari’ah Berdasarkan Pengaruhnya
Terhadap Umat Manusia (Dharuriyyat, Hajiyyat Dan Tahsiniyat).” Celestial Law Journal 11,
no. 1(2024): 100.

Kadir, Afifuddin, Miftahur Rahman Hakim, Fahmi Syam, and Murdiansah SA Karim.
“Pengunaan Dana Zakat Pada Korban Covid-19 Perspektif Magashid Syariah.” Al-
Tafaqquh: Journal of Islamic Law 1, no. 2 (2020): 114.

Khusna, Eva Rohmatul, Tri Amal Fahri, Muh. Rifa’i, and Imam Rohani. “Penanaman Nilai
Ukhuwah Islamiyah Masyarakat Melalui Kegiatan Yasinan Di Ngrayun-Baosan Lor.” Jurnal
ISC: Islamic Science Community 2, no. 1 (2023): 27.

Kurniawan, Agung, and Hamsah Hudafi. “Konsep Magashid Syariah Imam Asy-Syatibi Dalam
Kitab Al-Muwafaqat.” Al -Mabsut 15, no. 1 (2021): 33.

Kurniawan, Rahmat, and Suharman Suharman. “Solidaritas Sosial Dalam Tradisi Samadiyah Di
Tengah Masyarakat Islam Di Desa Meunasah Krueng Kecamatan Ingin Jaya.” Jurnal Al-
litimaiyyah 8, no. 1 (2022): 87. https://doi.org/10.22373/al-ijtimaiyyah.v8i1.12910.

Kusnawati. “Perspektif Hukum Islam Terhadap Praktik Sedekah Dalam Adat Kematian Sasak Di
Desa Karang Bayan Kecamatan Lingsar.” Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi
Syariah 7, no. 2 (2015): 27.

Makhsun, Slamet. “Hegemoni Dan Relasi Kuasa: Studi Kasus Tahlilan Di Dusun Gunung Kekep.”
Komunitas: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 12, no. 2 (2021): 19.
https://doi.org/10.20414/komunitas.v12i2.4301.

Mas’ari, Ahmad, and Syamsuatir. “Tradisi Tahlilan : Potret Akulturasi Agama Dan Budaya Khas
Islam Nusantara Tradition Tahlilan.” Kontekstualiata: Jurnal Penelitian Sosial Dan

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 148 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BFaizin ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Magashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung
Labuh, Kabupaten Kerinci

Keagamaan 33, no. 1 (2017): 80.

Miswanto, Agus. Ushul Figh: Metode ljtihad Hukum Islam. Yogyakarta: Magnum Pustaka
Utama, 2019.

Muhammad Firdaus. “Tradisi Tahlilan Pada Masyarakat Banjar.” Indonesian Journal of Islamic
Jurisprudence, = Economic and Legal Theory 3, no. 1 (2025): 535.
https://doi.org/10.62976/ijijel.v3i1.962.

Muji, and Anisa Lutvi Mahfurin. “Tahlilan And Yasinan In The Framework Of Islamic Law: The
Perspective Of'Urf As A Justification For Local Traditions.” Kiswah Jurnal Of Islamic
Studies And Education 1, no. 1 (2025): 11.

Mukarromah, H. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Genduren Pada Masyarakat Desa
Trimo Rejo.” Jurnal Pendidikan Islam Dan Budaya 9, no. 1 (2022): 47.

Mukhlas Abrar. Teknik Pengumpulan Data Penelitian Kualitatif Suatu Pengantar. Jambi: UNJA
Publisher, 2024.

Mustofa, Muhamad Bisri, Rahmat Igbal, Aan Budianto, and Nur Hidayat. “Integrasi Tradisi
Literasi Keagamaan ( Yasinan ) Dalam Terciptanya Budaya Kerukunan Masyarakat.”
Nusantara Journal of Information and Library Studies 5, no. 1 (2022): 55.

Nursalim, Eko, Satriah Satriah, and Hasan Hasan. “Pendampingan Tradisi Yasinan Dan Tahlilan
Dalam Membentuk Sikap Berbakti Kepada Orang Tua Di Musholla Miftahul Ulum
Sangatta.” Al-Khidma: Jurnal Pengabdian Masyarakat 4, no. 2 (2024): 68.
https://doi.org/10.35931/ak.v4i2.2750.

Purwaningsih, Sri, and Hazim Ahrori. “Yasinan Dan Tahlilan Sebagai Strategi Dakwah Pada
Jamaah Yasin Dan Tahlil Masjid Sabilil Mustagim Desa Jimbe Kecamatan Jenangan
Kabupaten Ponorogo.” Journal of Community Development and Disaster Management 1,
no. 2 (2019): 95. https://doi.org/10.37680/jcd.v1i2.741.

Rashid, Fathor. Metode Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif Teori, Metode, Dan Praktek.
Kediri: IAIN Kediri Press, 2022.

Rozi, Fahrur, Tutik Hamidah, and Abbas Arfan. “Konsep Maqgashi Syari’ah Perspektif Pemikiran
Al-Juwaini Dan Al-Ghazali.” Igtisodina: Jurnal Ekonomi Syari’ah Dan Hukum Islam 5, no. 1
(2022): 58.

Shodig, A. “Maqgashid As-Syariah Perspektif Imam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah
Mursalah.” Moderasi: Journal of Islamic Studies 2, no. 2 (2020): 140.

Silalahi, Dumaris E. Metode Penelitian Kualitaf. Jawa Tengah: CV. Tahta Media Group, 2023.

Tahir, Tarmizi, Syeikh Hasan, and Abdel Hamid. “Magasid Al-Syari ° Ah Transformation
Implementation for Humanity In.” lhya’ "Ulum Al-Din 26, no. 1 (2024): 123.

Tarantang, Jefry, Siah Khosyi’ah, and Usep Saepullah. “Filosofi ’lllat Hukum Dan Magqashid
Syari’ah Dalam Perkawinan Beda Agama.” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 19, no. 1
(2023): 49. https://doi.org/10.23971/jsam.v19i1.6318.

Wahid, Abd. “Reformasi Magashid Syariah Klasik Menuju Perspektif Kontemporer.”
Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam 9, no. 2 (2018): 222.
https://doi.org/10.36835/syaikhuna.v9i2.3260.

Wahyudi, Agung. “Tradisi Slamatan Atau Yasinan Manifestasi Nilai Sosial Keagamaan Di
Kedurang.” GHAITSA: Islamic Education Journal 5, no. 1 (2024): 116.
https://doi.org/10.62159/ghaitsa.v5i1.1335.

Wiguna, Satria, and Ahmad Fuadi. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Tahlilan Di Desa
Batu Melenggang Kecamatan Hinai.” Thawalib: Jurnal Kependidikan Islam 3, no. 1 (2022):
17. https://doi.org/10.54150/thawalib.v3i1.27.

Yamamah, Ansari. “Discourse on Universal Religious Values: A Contemporary Paradigm from

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 149 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BFaizin ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Tradisi Yasinan Dan Jamuan Makan Sebagai Manifestasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Magashid As-Syari’ah Dalam Masyarakat Desa Gunung
Labuh, Kabupaten Kerinci

an Islamic Transitive Perspective.” Journal of Al-Tamaddun 17, no. 2 (2022): 99.
https://doi.org/10.22452/JAT.vol17n02.8.

Zahra, Fatimatuz. “Pelestarian Tradisi Yasinan Dan Marhabanan Sebagai Wujud Moderasi
Beragama Dalam Kegiatan KKN ( Catatan Pengabdian Kepada Masyarakat Di Desa
Tegalgirang Kecamatan Bangodua Kabupaten Indramayu ).” Kusuma: Jurnal Pengabdian
Kepada Masyarakat 01, no. 01 (2024): 25.

Zainuddin, Ahmad, and Faiqotul Hikmah. “Tradisi Yasinan (Kajian Living Qur’an Di Ponpes
Ngalah Pasuruan).” Mafhum : Jurnal IImu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (2019): 9.

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10251 150 | Page


http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

