
 

Rachman Iqbal et al. 

JILAW : Journal Islamic Law and Wisdom  

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10238/jilaw. 

 

JILAW : Jurnal Islamic Law and Wisdom 

e-ISSN: 3109-5259   

Vol. 1 No. 2 Edition December 2025 

 

 

©2025  by the authors. Submitted for open access publication under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution-
ShareAlike 4.0 International License-(CC-BY-SA) (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

ORIGINAL ARTICLE OPEN ACCES 

 

 

PENDEKATAN MAQASID AS-SYARI’AH TERHADAP HAK ASASI MANUSIA: 
MENYELARASKAN PRINSIP KEBEBASAN DAN KEMANUSIAAN 

Rachman Iqbal1, Rahman Alwi2    
*Corespondence : 
Email : 
rachmaniqbal14@gmail.com  

Abstract  
The discourse on Human Rights (HR) in Muslim societies is often perceived as being marked by 
tension between the principle of individual freedom and the norms of Islamic law. This 
perception highlights the need for a conceptual approach capable of constructively and 
systematically bridging Islamic values with universal human rights principles. This study aims to 
analyze the maqasid al-shari’ah approach to human rights, with a particular focus on 
harmonizing individual freedom (hurriyyah) and the common good (maslahah). This research 
employs a qualitative method with a normative-juridical approach through a library study of 
classical and contemporary literature, especially the works of al-Shatibi and recent studies on 
the integration of maqasid into human rights discourse and public policy. Data analysis is 
conducted using a descriptive-analytical method by mapping human rights principles, 
particularly those articulated in the Universal Declaration of Human Rights (UDHR), onto the 
framework of the five core objectives of maqasid al-shari’ah. The findings indicate that the 
protection of religion, life, intellect, progeny, and property in maqasid al-shari’ah corresponds 
substantively with fundamental human rights as articulated in international human rights 
instruments. These findings affirm that maqasid al-shari’ah functions not only as a normative 
framework of Islamic law but also as an integrative ethical paradigm that situates freedom 
within the bounds of moral responsibility and collective welfare. This study concludes that the 
maqasid al-shari’ah approach has significant theoretical and practical relevance for the 
development of public policy, legal reform, and the strengthening of socially just, humanistic, 
and inclusive governance aligned with Islamic values and universal human rights principles. 
 
Abstrak 
Diskursus Hak Asasi Manusia (HAM) dalam masyarakat Muslim sering kali 
dipersepsikan mengalami ketegangan antara prinsip kebebasan individu dan norma-
norma syariat Islam. Persepsi tersebut menunjukkan perlunya pendekatan konseptual 
yang mampu menjembatani nilai-nilai Islam dengan prinsip HAM universal secara 
konstruktif dan sistematis. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pendekatan 
maqasid al-syari’ah terhadap HAM dengan fokus pada upaya penyelarasan antara 
kebebasan individu (hurriyyah) dan kemaslahatan umum (maslahah). Penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan yuridis-normatif melalui studi 
pustaka terhadap literatur klasik dan kontemporer, khususnya karya al-Syatibi serta 
kajian mutakhir mengenai integrasi maqasid dalam isu HAM dan kebijakan publik. 
Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan memetakan prinsip-prinsip 
HAM, terutama yang tertuang dalam Universal Declaration of Human Rights (UDHR), 
ke dalam kerangka lima tujuan utama maqasid al-syari’ah. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta dalam 
maqasid al-syari’ah memiliki korespondensi substantif dengan hak-hak dasar manusia 
dalam instrumen HAM internasional. Temuan ini menegaskan bahwa maqasid al-
syari’ah berfungsi tidak hanya sebagai kerangka normatif hukum Islam, tetapi juga 
sebagai paradigma etika integratif yang menempatkan kebebasan dalam bingkai 
tanggung jawab moral dan kemaslahatan kolektif. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 
pendekatan maqasid al-syari’ah memiliki relevansi teoretis dan praktis dalam 
pengembangan kebijakan publik, reformasi hukum, serta penguatan tata kelola sosial 
yang berkeadilan, humanistik, dan selaras dengan nilai-nilai Islam serta prinsip HAM 
universal. 

Affiliation: 
1UIN Sultan Syarif Kasim Riau 

1UIN Sultan Syarif Kasim Riau 

 

 

 

Article History : 
Submission : 22 September 2025 
Revised : 20 Oktober 2025 
Accepted : 24 November 2025 
Published : 31 Desember 2025 

 
 

Keyword : Maqasid as-Shari'ah, 
Human Rights, Freedom, 
Benefit, Social Justice 

 

 

 

mailto:rachmaniqbal14@gmail.com


 

Rachman Iqbal et al. 
Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi 
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan 
Kemanusiaan 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....    113 | Page 

INTRDUCTION  

Diskursus mengenai Hak Asasi Manusia (HAM) dalam konteks masyarakat Muslim 

terus menjadi isu penting dalam kajian akademik dan kebijakan publik, terutama terkait 

dugaan ketegangan antara prinsip-prinsip HAM universal dan norma-norma syariat Islam.1 

Ketegangan ini kerap muncul dalam isu kebebasan beragama, kebebasan berekspresi, hak 

perempuan, serta pluralitas sosial, yang sering dipahami secara dikotomis antara hukum 

internasional dan otoritas normatif agama. Sejumlah kajian menunjukkan bahwa pendekatan 

Maqasid al-Syari’ah memiliki potensi konseptual untuk menjembatani relasi tersebut, karena 

berorientasi pada tujuan-tujuan syariat dalam mewujudkan kemaslahatan manusia dan 

perlindungan hak-hak dasar, termasuk dalam konteks kebebasan beragama dan martabat 

kemanusiaan.2  

Pendekatan Maqasid al-Syari’ah memandang hukum Islam tidak semata sebagai 

kumpulan norma legal-formal, melainkan sebagai sistem etika normatif yang berorientasi 

pada tujuan.3 Dengan menempatkan perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta 

sebagai tujuan utama, maqasid memungkinkan pembacaan syariat yang lebih kontekstual dan 

adaptif terhadap dinamika sosial modern, tanpa mengabaikan basis wahyu.4 Dalam kerangka 

ini, maqasid berfungsi sebagai landasan metodologis untuk memahami relasi antara 

kebebasan individu (hurriyyah) dan kemaslahatan kolektif (maslahah) secara seimbang. 

Penjelasan konseptual mengenai maqasid dan relasinya dengan HAM akan dibahas lebih 

lanjut pada bagian tinjauan teoretis. 

Meskipun demikian, kajian-kajian terdahulu mengenai maqasid al-syari’ah dan HAM 

masih menunjukkan keterbatasan tertentu. Sebagian besar penelitian cenderung menekankan 

aspek normatif-kompatibilitas antara Islam dan HAM, atau bersifat apologetik, tanpa 

mengembangkan kerangka analitis yang mampu menjelaskan secara sistematis mekanisme 

penyelarasan antara prinsip kebebasan individu dan kemaslahatan umum dalam konteks 

sosial-politik kontemporer.5  Selain itu, belum banyak kajian yang memposisikan maqasid 

secara eksplisit sebagai paradigma etika yang operasional bagi perumusan kebijakan publik 

 
1 Adil Hussain Bhat and Irfan Ul Haq, “Islam and the Issue of Human Rights: Compatibility or Contradiction,” 

East Asian Journal of Multidisciplinary Research 2, no. 2 (February 2023): 599–612, 

https://doi.org/10.55927/eajmr.v2i2.2093; Iffatin Nur et al., “Human Rights, Gender, and Science in the 

Perspective of Maqāṣid Sharī’ah,” Analisis: Jurnal Studi Keislaman 23, no. 2 (2023): 311–40, 

https://doi.org/10.24042/ajsk.v23i2.18123. 
2 Anthin Lathifah et al., “The Construction of Religious Freedom in Indonesian Legislation: A Perspective of 

Maqāṣid Ḥifẓ Al-Dīn,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 6, no. 1 (June 2022): 369, 

https://doi.org/10.22373/sjhk.v6i1.10957; Ayesha Siddiqui, “Maqasid Al-Shariah and Sustainable Civilization: A 

Theological-Ethical Framework,” International Bulletin of Theology and Civilization 7, no. 4 (2024): 145–52, 

https://ibtc.com.pk/index.php/IBTC/article/view/139. 
3 Metin Aydın and Feyza Cevherli, “A Utilitarian Islamic Jurist: Al-Shāṭibī,” Religions 16, no. 3 (February 2025): 

290, https://doi.org/10.3390/rel16030290. 
4 Aydın and Cevherli; Muhaki Muhaki and Husein Aziz, “Maqashid Al-Syari‘Ah Sebagai Instrumen Pembaruan 

Fiqh Sosial Kontemporer,” Al-Ibrah : Jurnal Pendidikan Dan Keilmuan Islam 9, no. 2 (December 2024): 125–52, 

https://doi.org/10.61815/alibrah.v9i2.476. 
5 Bhat and Haq, “Islam and the Issue of Human Rights”; Elva Imeldatur Rohmah and Zainatul Ilmiah, 
“Reinterpretation of Maqashid Al-Sharia in Indonesian Legal Products,” LFIQH Islamic Law Review 
Journal 2, no. 3 (2023): 203–20, https://ejournal.tamanlitera.id/index.php/ilrj/article/view/118. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Rachman Iqbal et al. 
Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi 
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan 
Kemanusiaan 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....    114 | Page 

dan reformasi hukum berbasis HAM. 6  Kesenjangan inilah yang menjadi fokus utama 

penelitian ini. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

pendekatan Maqasid al-Syari’ah terhadap Hak Asasi Manusia dengan menitikberatkan pada 

upaya penyelarasan antara kebebasan individu dan kemaslahatan kolektif. Kajian ini 

diarahkan untuk menegaskan maqasid sebagai paradigma etis integratif yang tidak hanya 

relevan secara teoretis, tetapi juga aplikatif dalam menjawab tantangan perlindungan HAM 

di masyarakat Muslim. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan memperkaya wacana hukum 

Islam kontemporer yang humanistik dan kontekstual, sementara secara praktis dapat menjadi 

rujukan konseptual bagi akademisi, pembuat kebijakan, dan pemangku kepentingan dalam 

merumuskan kebijakan dan praktik hukum yang berkeadilan, inklusif, dan selaras dengan 

nilai-nilai Islam serta prinsip-prinsip HAM universal. 

 

METHODS 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka (library 

research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada analisis konseptual 

dan normatif terhadap hubungan antara maqasid al-syari‘ah dan prinsip-prinsip Hak Asasi 

Manusia (HAM), khususnya dalam upaya menyelaraskan nilai kebebasan individu dan 

kemaslahatan umum. Studi pustaka memungkinkan peneliti untuk menelusuri, menafsirkan, 

dan mensistematisasi gagasan-gagasan normatif yang berkembang dalam literatur klasik dan 

kontemporer secara mendalam dan kritis. 

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer meliputi 

karya-karya klasik dalam bidang usul al-fiqh dan maqasid al-syari‘ah, terutama al-Muwafaqat 

fi Usul al-Syari‘ah karya al-Syatibi, yang menjadi rujukan utama dalam perumusan konsep 

maqasid. Sementara itu, data sekunder mencakup artikel jurnal ilmiah, buku akademik, dan 

laporan penelitian kontemporer yang membahas integrasi maqasid al-syari‘ah dengan isu-isu 

HAM, kebebasan, keadilan sosial, serta kebijakan publik modern.7 Literatur yang digunakan 

berasal dari sumber berbahasa Arab, Inggris, dan Indonesia untuk memastikan keluasan 

perspektif dan kekayaan analisis. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi sistematis terhadap literatur 

yang relevan. Setiap sumber ditelaah dengan mengidentifikasi konsep kunci yang berkaitan 

dengan maqasid al-syari‘ah (seperti hifz al-din, hifz al-nafs, hifz al-‘aql, hifz al-nasl, dan hifz al-mal) 

serta prinsip-prinsip utama HAM sebagaimana tertuang dalam Universal Declaration of 

Human Rights (UDHR). Proses ini bertujuan untuk menghimpun data konseptual yang 

merepresentasikan pandangan klasik dan kontemporer mengenai hubungan antara nilai-nilai 

Islam dan norma-norma HAM universal. 

 
6 Tarmizi Tahir and Syeikh Hasan Abdel Hamid, “Maqasid Al-Syari’ah Transformation in Law 
Implementation for Humanity,” International Journal Ihya’ ’Ulum al-Din 26, no. 1 (June 2024): 119–31, 
https://doi.org/10.21580/ihya.26.1.20248; Mohammad Abdullah, “Shari’ah, Ethical Wealth and SDGs: 
A Maqasid Perspective,” in Islamic Wealth and the SDGs: A Maqasid Perspective, ed. Mohd Ma’Sum Billah 
(Cham: Springer International Publishing, 2021), 69–85, https://doi.org/10.1007/978-3-030-65313-2_4. 
7 Safrida Ramadhania, “Maqasid Syariah Dan Kesetaraan Hak Perempuan,” MLIJo: Maliki Law and 
Islamic Journal 1, no. 1 (2025): 1–9, https://doi.org/10.18860/mlijo.v1i1.18035. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Rachman Iqbal et al. 
Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi 
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan 
Kemanusiaan 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....    115 | Page 

Analisis data dilakukan menggunakan metode deskriptif-analitis dengan mengadaptasi 

tahapan analisis kualitatif sebagaimana dikemukakan oleh Miles, Huberman, dan Saldana, 

yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan.8 Pada tahap reduksi data, 

peneliti menyeleksi dan mengelompokkan data berdasarkan tema-tema utama, seperti 

kebebasan individu, kemaslahatan umum, keadilan, dan martabat manusia. Tahap penyajian 

data dilakukan dengan memetakan prinsip-prinsip HAM ke dalam kerangka lima tujuan 

utama maqasid al-syari‘ah untuk melihat titik temu, kesesuaian, maupun potensi ketegangan 

konseptual di antara keduanya. Selanjutnya, pada tahap penarikan kesimpulan, peneliti 

merumuskan pola hubungan dan implikasi normatif dari integrasi maqasid al-syari‘ah dan 

HAM. 

Kerangka maqasid al-syari‘ah digunakan sebagai pisau analisis utama dalam menilai 

relevansi dan validitas prinsip-prinsip HAM dari perspektif hukum Islam. Analisis ini tidak 

bertujuan untuk menilai kepatuhan normatif negara tertentu, melainkan untuk membangun 

pemahaman teoretis mengenai maqasid sebagai paradigma etika yang mampu 

menyeimbangkan antara kebebasan individu dan kemaslahatan kolektif. Karena penelitian ini 

bersifat konseptual dan normatif, tidak terdapat keterlibatan subjek manusia secara langsung. 

Dengan pendekatan metodologis ini, penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi 

teoretis terhadap pengembangan wacana hukum Islam kontemporer serta kontribusi praktis 

bagi perumusan kebijakan dan reformasi hukum yang berorientasi pada keadilan dan 

penghormatan terhadap hak asasi manusia.9 

 

RESULT AND DISCUSSION 

Result 

Penelitian ini mengidentifikasi sejumlah tema penting yang menegaskan 

keterkaitan konseptual antara Maqasid al-Syari‘ah dan prinsip-prinsip Hak Asasi 

Manusia (HAM). Telaah terhadap literatur klasik dan kontemporer menunjukkan 

bahwa inti maqasid sebagaimana dirumuskan oleh al-Syatibi dalam al-Muwafaqat fi 

Usul al-Syari‘ah berporos pada lima tujuan pokok, yaitu menjaga agama (hifz al-din), 

jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal).10 

Kelima tujuan tersebut memiliki korespondensi langsung dengan hak-hak dasar 

manusia sebagaimana dirumuskan dalam Universal Declaration of Human Rights 

(UDHR), seperti kebebasan beragama, hak untuk hidup, kebebasan berpikir dan 

berekspresi, hak membentuk keluarga, serta hak atas kepemilikan. Prinsip maslahah 

yang menjadi fondasi maqasid menunjukkan bahwa syariat Islam bertujuan menjaga 

martabat dan kesejahteraan manusia, sejalan dengan cita-cita normatif HAM modern. 

 
8 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, and Johnny Saldana, Qualitative Data Analysis: A Methods 
Sourcebook (Canada: SAGE Publication, 2018). 
9 Ibnu Paqih Hasan, “Childfree Choice in the Dialectic Between Human Rights and Islamic Law: 
Navigating Bodily Autonomy and Hifz Al-Nasl,” MAQASHID 8, no. 1 (May 2025): 114–36, 
https://doi.org/10.35897/maqashid.v8i1.2073. 
10 Taufiqurohman Taufiqurohman and Nelli Fauziah, “The Evaluation of Maqāṣid Asy-Syarī’ah on Discourses of 

the Islamic Family Law,” El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 6, no. 1 (September 2023): 81, 

https://doi.org/10.22373/ujhk.v6i1.13035. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Rachman Iqbal et al. 
Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi 
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan 
Kemanusiaan 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....    116 | Page 

Misalnya, hifz al-nafs mencerminkan perlindungan hak hidup, sementara hifz al-‘aql 

mengimplikasikan kebebasan berpikir dan memperoleh pengetahuan sebagai dasar 

kebebasan akademik.11 Temuan ini menegaskan bahwa maqasid al-syari‘ah tidak 

bersifat kontradiktif dengan HAM, melainkan berfungsi sebagai kerangka moral dan 

etis yang menempatkan kemanusiaan sebagai pusat tujuan hukum Islam, sekaligus 

membuka ruang kontribusi konstruktif nilai-nilai Islam dalam penguatan wacana 

HAM modern. 

Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (Universal Declaration of Human 

Rights/UDHR) diadopsi oleh Majelis Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB) pada 10 

Desember 1948 di Paris melalui Resolusi 217 A (III). Lahirnya UDHR tidak dapat 

dilepaskan dari trauma mendalam akibat Peran Dunia II, trauma tragedi kemanusiaan 

seperti Holocaust dan penjajahan meluas. UDHR menjadi dokumen pertama yang 

menetapkan hak-hak dasar manusia secara universal tanpa memandang ras, warna 

kulit, jenis kelamin, bahasa, agama, atau asal-usul sosial. Meskipun tidak mengikat 

secara hukum, deklarasi ini menjadi landasan moral dan politik bagi pembentukan 

berbagai instrumen hukum internasional seperti International Convenant on Civil and 

Political Rights (ICCPR) - 1966 dan International Convenant on Economic, Social, and 

Cultural Rights (ICESCR) – 1966, keduanya bersama UDHR dikenal sebagai 

International Bill of Human Rights. Adapun 30 Pasal dalam UHDR dapat dilihat pada 

tabel di bawah ini: 

Tabel 1. 30 Pasal dalam UHDR (1948) 

Pasal Pokok 

1 Semua manusia dilahirkan bebas dan setara dalam martabat dan hak 
2 Hak-hak berlaku tanpa diskriminasi 
3 Hak atas hidup, kebebasan, dan keamanan pribadi 
4 Larangan perbudakan 
5 Larangan penyiksanaan atau perlakuan tidak manusiawi 
6 Hak diakui sebagai pribadi di depan hukum 

7 Kesetaraan di hadapan hukum dan perlindungan hukum yang sama 

8 Hak memperoleh pemulihan hukum dari pengadilan yang kompeten 

9 Larangan penangkapan, penahanan, atau pengasingan sewenang-wenang 

10 Hak atas peradilan yang adil dan terbuka 

11 Asas praduga tak bersalah dan larangan hukum surut 

12 Perlindungan terhadap gangguan privasi, keluarga, rumah, dan korespondensi 

13 Hak untuk berpindah tempat dan meninggalkan atau kembali ke negaranya 

14 Hak untuk mencari suaka dari penganiayaan 

15 Hak atas kewarganegaraan 

16 Hak menikah dan membentuk keluarga 

17 Hak atas kepemilikan harta benda 

18 Kebebasan berpikir, berkeyakinan, dan beragama 

 
11 Nurhayati Nurhayati et al., “Human Trafficking in the Perspective of Maqashid Al-Sharia,” Jurnal 
Ilmiah Islam Futura 22, no. 2 (August 2022): 150, https://doi.org/10.22373/jiif.v22i2.12304. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Rachman Iqbal et al. 
Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi 
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan 
Kemanusiaan 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....    117 | Page 

Pasal Pokok 
19 Kebebasan berpendapat dan berekspresi 

20 Kebebasan berkumpul dan berserikat secara damai 

21 Hak berpartisipasi dalam pemerintahan dan pemilihan umum 

22 Hak atas jaminan sosial dan realisasi hak ekonomi, sosial, dan budaya 

23 Hak untuk bekerja, memilih pekerjaan, dan upah yang adil 

24 Hak atas istirahat dan liburan 

25 Hak atas standar hidup yang layak bagi kesehatan dan kesejahteraan 

26 Hak atas pendidikan 

27 Hak untuk berpartisipasi dalam kehidupan budaya, seni, dan ilmu pengetahuan 

28 Hak atas tatanan sosial dan internasional yang memungkinkan realisasi HAM 

29 Tanggung jawab terhadap masyarakat serta pembatasan hak untuk kepentingan 

umum 

30 Tidak ada bagian dari deklarasi ini yang boleh digunakan untuk merusak hak-

hak yang telah disebutkan 

Sumber: United Nations, 1948 

 

Maqasid syari’ah secara klasik bertujuan untuk menjaga lima prinsip dasar 

kehidupan manusia. Sebagaimana penulis sampaikan sebelumnya bahwa kelima 

tujuan (maqasid syariah) tersebut memiliki korespondensi langsung terhadap 30 Pasal 

dalam UDHR, keterkaitannya dapat dilihat pada tabel di bawah ini: 

 

Tabel 2. Keterkaitan 30 Pasal UDHR dengan Maqasid Syariah 

Kategori 
Maqasid 

Pasal UDHR yang 
Relevan 

Penjelasan Hubungan 

Hifz al-Din  Pasal 18 & 19 Pasal 18 menjamin kebebasan beragama, 

keyakinan, dan praktik spiritual. Dalam 

Islam, “tidak ada paksaan dalam agama” 

(Q.S. al-Baqarah: 256) menjadi prinsip 

fundamental yang sejalan dengan hak ini. 
Hifz al-Nafs Pasal 3, 4, & 5 UDHR melarang pembunuhan, perbudakan, 

dan penyiksaan sejalan dengan prinsip Islam 

bahwa nyawa manusia sangat suci (Q.S. al-

Mā’idah: 32). 
Hifz al-‘Aql Pasal 18, 19, & 26 Hak berpikir bebas dan memperoleh 

pendidikan (Pasal 26) sesuai dengan 

dorongan Islam terhadap ilmu dan nalar. 

Larangan alkohol dan narkotika dalam Islam 

pun dimaksudkan untuk menjaga akal. 
Hifz al-Nasl Pasal 16 & 25 Hak untuk menikah dan membentuk keluarga 

(Pasal 16) dan hak atas kesejahteraan 

keluarga (Pasal 25) sesuai dengan syariat 

yang memuliakan institusi keluarga. 
Hifz al-Mal Pasal 17, 23, & 24 UDHR menjamin hak atas kepemilikan harta, 

upah yang adil, dan kondisi kerja layak — 

paralel dengan larangan mencuri dan prinsip 

keadilan ekonomi Islam. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Rachman Iqbal et al. 
Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi 
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan 
Kemanusiaan 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....    118 | Page 

 

 

Keterkaitan antara pasal-pasal UDHR dan maqasid syari’ah terletak pada 

kesamaan tujuan keduanya dalam menjamin martabat, keadilan, dan kesejahteraan 

manusia secara universal. UDHR yang terdiri atas 30 pasal menjabarkan hak-hak dasar 

seperti hak hidup, kebebasan beragama, pendidikan, keamanan, dan keadilan sosial 

yang secara esensial sejalan dengan lima tujuan pokok syariat Islam (al-kulliyyat al-

khamsah) yaitu perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), 

keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Misalnya, larangan penyiksaan dan 

pembunuhan (Pasal 3–5) merepresentasikan hifz al-nafs, kebebasan beragama (Pasal 18) 

mencerminkan hifz al-din, dan hak atas pendidikan (Pasal 26) mendukung hifz al-‘aql. 

Dengan demikian, UDHR dan Maqāṣid al-Syari’ah memiliki landasan moral yang 

sama dalam menegakkan nilai-nilai kemanusiaan, hanya berbeda pada sumber 

normatifnya UDHR berakar pada konsensus rasional manusia, sedangkan Maqāṣid 

bersumber dari wahyu ilahi yang menekankan kemaslahatan umat. 

Kecenderungan baru dalam literatur kontemporer menunjukkan bahwa maqasid 

al-syari‘ah semakin diposisikan sebagai paradigma kebijakan publik dan 

pembangunan berkelanjutan yang melampaui ranah normatif hukum ibadah. Awang 

et al. (2025) menegaskan bahwa integrasi maqasid dalam keuangan sosial Islam 

berpotensi memperkuat pencapaian Sustainable Development Goals (SDGs), 

khususnya dalam aspek keadilan sosial, redistribusi ekonomi, dan pengentasan 

kemiskinan, sehingga memperluas fungsi maqasid ke dalam kerangka kebijakan sosial 

yang mengintegrasikan spiritualitas dan keadilan distributif.12 Sejalan dengan itu, 

Anwar et al. (2025) menunjukkan bahwa penerapan maqasid dalam perencanaan 

ekonomi dan tata kelola publik mampu meningkatkan keadilan struktural serta 

memastikan kebijakan negara selaras dengan prinsip ‘adl (keadilan) dan rahmah (kasih 

sayang).13 Pada saat yang sama, literatur mutakhir juga mengungkap relevansi 

maqasid dalam merespons isu-isu kontemporer non-ekonomi, seperti privasi digital 

dan keamanan siber, di mana prinsip hifz al-nafs dan hifz al-‘aql berfungsi sebagai 

landasan etis untuk menyeimbangkan kepentingan keamanan nasional dengan 

perlindungan hak-hak sipil.14 Secara keseluruhan, temuan ini menegaskan kapasitas 

 
12 Mohd Zubir Awang, Nor Faridah Mat Nong, and Wan Mohd Yusof Wan Chik, “Integrating Islamic 
Social Finance with the United Nations Sustainable Development Goals through Maqasid Al-Shariah 
Principles,” International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences 15, no. 7 (July 2025): 
Pages 35-51, https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v15-i7/25668. 
13 Desy Rahmawati Anwar, Abdul Wahab, and Waris Waris, “Maqasid Syariah and Sustainable 
Development: Integrating Islamic Objectives into Economic Planning,” Formosa Journal of 
Multidisciplinary Research 4, no. 6 (June 2025): 2601–18, https://doi.org/10.55927/fjmr.v4i6.269. 
14 Abdulsatar Shaker Salman, “Mass Surveillance and the Maqasid Al-Shari‘ah: Balancing Security and 
Human Rights in Contemporary Islamic Discourse,” International Journal of Sharia and Law 1, no. 1 
(October 2025): 59–72, https://doi.org/10.65211/pxw09065. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Rachman Iqbal et al. 
Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi 
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan 
Kemanusiaan 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....    119 | Page 

maqasid al-syari‘ah sebagai paradigma kebijakan publik yang adaptif, komprehensif, 

dan kontekstual, tanpa melepaskan akar spiritual dan tujuan kemanusiaannya. 

Selain berfungsi dalam ranah kebijakan publik, maqasid al-syari‘ah 

menunjukkan ekspansi signifikan dalam isu-isu HAM kontemporer yang bersifat 

spesifik dan aplikatif, terutama dalam konteks pemberdayaan sosial dan dialog etika 

global. Raus et al. (2023) mengungkapkan bahwa penerapan maqasid dalam 

pendidikan Islam bagi penyandang disabilitas berkontribusi pada pemenuhan hak 

atas pendidikan yang setara sekaligus menjaga martabat kemanusiaan, merefleksikan 

orientasi hifz al-‘aql dan hifz al-din yang inklusif dan berkeadilan.15 Pada level global, 

nilai-nilai keadilan, kemaslahatan, dan penghormatan terhadap martabat manusia 

yang terkandung dalam maqasid semakin diakui relevansinya sebagai kerangka etika 

universal yang selaras dengan prinsip-prinsip dalam International Covenant on Civil 

and Political Rights (ICCPR) dan International Covenant on Economic, Social and 

Cultural Rights (ICESCR).16 Integrasi maqasid dalam wacana nilai global tersebut 

memperlihatkan potensinya sebagai jembatan konseptual antara norma-norma 

keagamaan dan rezim HAM internasional, sehingga membuka ruang bagi artikulasi 

Islam yang progresif, dialogis, dan adaptif dalam merespons tantangan kemanusiaan 

kontemporer. 

Lebih lanjut, penerapan maqasid dalam konteks kebijakan transnasional juga 

berpotensi memperkuat tata kelola global yang berkeadilan. Misalnya, prinsip hifz al-

maal dapat menjadi dasar normatif bagi sistem ekonomi yang berorientasi pada 

keadilan sosial dan penghapusan riba, yang sejalan dengan prinsip ekonomi etis 

global. Abdullah (2021) menegaskan bahwa perspektif maqasid dapat digunakan untuk 

menilai dan memperkuat keterkaitan antara kesejahteraan etis dan Sustainable 

Development Goals (SDGs), menciptakan keseimbangan antara spiritualitas dan 

pembangunan ekonomi dunia.17 Selain itu, Mubarak, Othman, dan Abd-Majid (2022) 

menunjukkan bahwa penerapan maqasid pada kebijakan publik global dapat 

meningkatkan kesejahteraan sosial dan memperkuat keadilan distributif melalui 

konsep maslahah yang inklusif.18 Begitu pula, hifz al-nafs dan hifz al-‘aql dapat 

memperkaya diskursus HAM dalam isu-isu krusial seperti perubahan iklim, 

 
15 Norakyairee Mohd Raus, Khairul Effendi Hashim, and Syar Meeze Mohd Rashid, “Sustainability of 
Islamic Education for Persons with Disabilities Based on Maqasid Shariah in The Context of Preserving 
Religion and Intellectuality,” International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences 13, 
no. 7 (July 2023): Pages 1278-1286, https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v13-i7/17831. 
16 Siddiqui, “Maqasid Al-Shariah and Sustainable Civilization: A Theological-Ethical Framework.” 
17 Abdullah, “Shari’ah, Ethical Wealth and SDGs.” 
18 Darihan Mubarak et al., “Maqasid-Shariah and Well-Being: A Systematic Literature Review,” paper 
presented at 1st ICONIE 2022, E-Proceedings of the 1st International Conference on Islamic Economics 2022, 
2022, https://www.synchronet.my/ircief2/wp-content/uploads/2022/07/10.-MAQASIDSHARIAH-
AND-WELLBEING-A-SYSTEMATIC-LITERATURE-REVIEW.pdf. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Rachman Iqbal et al. 
Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi 
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan 
Kemanusiaan 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....    120 | Page 

kesehatan publik, dan kecerdasan buatan, sebagaimana dibahas oleh Salman (2025) 

dalam konteks keamanan digital dan hak privasi.19 

Pendekatan integratif ini menunjukkan bahwa maqasid al-syar‘ah memiliki 

potensi besar untuk membentuk model pembangunan dan perlindungan HAM yang 

holistik menggabungkan nilai spiritual, moral, dan kemanusiaan. Dalam kerangka ini, 

Islam tidak hanya berperan sebagai sumber norma hukum, tetapi juga sebagai 

kekuatan transformatif yang mendorong kemajuan sosial global berbasis nilai-nilai 

keadilan dan kasih sayang. Sejalan dengan itu, Rosidi, Mokhtar, dan Majid (2022) 

menegaskan bahwa maqasid dapat berfungsi sebagai fondasi etika universal dalam 

menghadapi tantangan moral digital dan memperkuat kesadaran kemanusiaan lintas 

budaya.20 Dengan demikian, maqasid al-syari‘ah tidak hanya relevan dalam konteks 

hukum Islam, tetapi juga menjadi paradigma etika global yang mampu menavigasi 

kompleksitas dunia modern secara adil dan berkeadaban. 

Penelitian lain menegaskan bahwa transformasi maqasid al-syari‘ah dalam 

implementasi hukum memiliki dimensi kemanusiaan yang semakin luas. Tahir dan 

Hamid (2024) menunjukkan bahwa prinsip maqasid dapat diterapkan dalam sistem 

hukum modern untuk menanggapi perubahan sosial dan menjamin perlindungan 

terhadap martabat manusia. Mereka menekankan bahwa rekontekstualisasi maqasid 

memungkinkan hukum Islam berperan aktif dalam penyelesaian isu-isu kemanusiaan 

global, seperti krisis pengungsi dan keadilan sosial.21 

 

Discussion 

Secara teoretis, penelitian ini mengonfirmasi bahwa maqasid al-syari‘ah dapat 

berfungsi sebagai moral compass dalam menafsirkan dan mengimplementasikan 

prinsip-prinsip Hak Asasi Manusia (HAM), khususnya dalam kerangka etika 

kebebasan. Al-Syatibi menegaskan bahwa tujuan utama syariat adalah jalb al-masalih 

wa dar’ al-mafasid (menarik kemaslahatan dan mencegah kerusakan), sebuah prinsip 

yang memiliki kesetaraan filosofis dengan utilitarianisme moral dalam penekanan 

pada kemanfaatan, namun melampauinya melalui dimensi transendental berbasis 

wahyu.22 Dalam konteks ini, maqasid mengintegrasikan rasionalitas etis dan 

spiritualitas ilahiah sebagai panduan moral yang holistik. Tema kebebasan (hurriyyah) 

dalam maqasid modern dipahami bukan sebagai kebebasan absolut, melainkan 

kebebasan yang dibingkai oleh tanggung jawab moral terhadap Tuhan dan 

masyarakat, yang dikenal sebagai konsep bounded freedom. Sebagaimana dikemukakan 

 
19 Salman, “Mass Surveillance and the Maqasid Al-Shari‘ah.” 
20 Mohd Harifadilah Rosidi, Ahmad Wifaq Bin Mokhtar, and Mohd Nasir Bin Abdul Majid, “The Role 
of Maqasid Al-Shari’ah as a Fundamental Ethics in Social Media Use,” International Journal of Academic 
Research in Business and Social Sciences 12, no. 4 (April 2022): Pages 1285-1301, 
https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v12-i4/13044. 
21 Tahir and Hamid, “Maqasid Al-Syari’ah Transformation in Law Implementation for Humanity.” 
22 Aydın and Cevherli, “A Utilitarian Islamic Jurist.” 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Rachman Iqbal et al. 
Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi 
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan 
Kemanusiaan 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....    121 | Page 

Fregoso (2025), pendekatan ini memastikan keseimbangan antara hak-hak individual 

dan kemaslahatan kolektif, sehingga maqasid menawarkan model etika kebebasan 

yang tidak hanya menegaskan otonomi individu, tetapi juga menempatkan tanggung 

jawab sosial sebagai prasyarat moral bagi keberlanjutan keadilan dan kemanusiaan.23 

Prinsip maslahah mursalah menjadi landasan bagi pembaharuan hukum Islam 

agar responsif terhadap isu-isu HAM kontemporer seperti kesetaraan gender, keadilan 

lingkungan, dan hak minoritas. Ramadhania (2025) menegaskan bahwa maqāṣid dapat 

digunakan untuk menafsirkan ulang hukum Islam agar lebih ramah terhadap nilai 

keadilan sosial tanpa menyalahi prinsip syariat.24 Hal ini sejalan dengan pemikiran 

Muhaki & Aziz (2024) yang memandang maqasid sebagai sistem dinamis dengan 

kemampuan menyesuaikan diri terhadap perubahan sosial.25 

Pada level tata kelola pemerintahan dan kebijakan sosial, maqasid al-syari‘ah 

terbukti dapat dioperasionalkan sebagai paradigma inklusif dalam konteks 

masyarakat majemuk. Shukri dan Azalan (2023) menunjukkan bahwa penerapan 

maqasid dalam kebijakan multikultural di Malaysia berkontribusi pada penguatan 

solidaritas antar-etnis serta perbaikan tata kelola publik berbasis keadilan.26 Pada level 

yang lebih spesifik dalam perencanaan ekonomi dan sektor keuangan, Hassan et al. 

(2025) menegaskan bahwa integrasi maqasid dalam Islamic Finance Master Plan 2020–

2025 berfungsi sebagai instrumen evaluatif untuk perlindungan hak-hak karyawan, 

keadilan ekonomi, dan tanggung jawab sosial korporasi,27 sementara Johari (2025) 

memperluas aplikasi tersebut ke ranah digitalisasi ekonomi berbasis maqasid guna 

meningkatkan akses ekonomi kelompok miskin dan partisipasi publik dalam 

pembangunan berkelanjutan.28 

Pada level sektoral yang lebih aplikatif, khususnya dalam isu lingkungan dan 

kesejahteraan sosial, Asyifa et al. (2025) menunjukkan bahwa maqasid dapat dijadikan 

dasar etika pengelolaan zakat dan keuangan Islam dalam mendukung pencapaian 

Sustainable Development Goals (SDGs), termasuk pengentasan kemiskinan dan 

perlindungan lingkungan hidup.29 Diferensiasi level aplikasi ini menegaskan bahwa 

 
23 Roxana Rosas Fregoso, “Individual versus Collective Freedom: Antinomies and Tensions,” Mexican 
Law Review, January 21, 2025, 65–82, https://doi.org/10.22201/iij.24485306e.2025.2.19381. 
24 Ramadhania, “Maqasid Syariah Dan Kesetaraan Hak Perempuan.” 
25 Muhaki and Aziz, “Maqashid Al-Syari‘Ah Sebagai Instrumen Pembaruan Fiqh Sosial Kontemporer.” 
26 Syaza Shukri and Meor Alif Meor Azalan, “The Application of Maqasid Al-Shariah in Multicultural 
Malaysia: Developing Strong Institutions for Interethnic Unity,” Contemporary Islam 17, no. 3 (October 
2023): 433–50, https://doi.org/10.1007/s11562-023-00528-7. 
27 M. Kabir Hassan, Aishath Muneeza, and Rashedul Hasan, Islamic Finance and Sustainable Development 
(Cambridge University Press, 2025). 
28 F.B Johari, “Advancing the Shariah Economy through Digitalisation and Innovation for Sustainable 
Development,” Proceedings of Islamic Economics and Finance Conference (EPIIECONS), USIM 11, no. 1 
(2025): 42–59. 
29 Laily Nur Asyifa et al., “Pursuing Sustainable Development Goals (SDGs) Through Integrating the 
Role of Zakat and Its Contribution in Islamic Finance: Evidence From Indonesia,” in Advances in Business 
Strategy and Competitive Advantage, ed. Ahmad Rafiki and Adel Sarea (IGI Global, 2024), 51–78, 
https://doi.org/10.4018/979-8-3693-3980-0.ch003. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Rachman Iqbal et al. 
Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi 
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan 
Kemanusiaan 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....    122 | Page 

maqasid al-syari‘ah tidak hanya berfungsi sebagai kerangka normatif atau teori 

hukum, tetapi juga sebagai model kebijakan berjenjang yang adaptif terhadap konteks 

institusional yang berbeda. Secara konseptual, temuan ini memperlihatkan kesamaan 

ontologis maqasid dan HAM dalam perlindungan martabat manusia, dengan 

keunggulan maqasid pada penambahan dimensi spiritual-moral yang mengarahkan 

hak-hak tersebut sebagai amanah sosial demi kemaslahatan universal. 

 
CONCLUSION 

Penelitian ini menemukan bahwa pendekatan maqasid syariah memberikan 

kerangka konseptual yang komprehensif untuk menyelaraskan nilai-nilai Universal 

Declaration of Human Rights (UDHR) dengan prinsip-prinsip Islam. Hasil analisis 

menunjukkan bahwa kelima tujuan pokok syariat perlindungan agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta memiliki korelasi kuat dengan substansi 30 pasal UDHR. Dengan 

demikian, penelitian ini menjawab pertanyaan utama bahwa Islam melalui maqasid-

nya tidak hanya kompatibel dengan gagasan hak asasi manusia, tetapi juga 

memperluasnya melalui dimensi spiritual dan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai 

kemaslahatan (maslahah) dalam Islam berperan sebagai jembatan antara kebebasan 

individu dan keadilan kolektif yang menjadi inti dari HAM universal. 

Implikasi penelitian ini menegaskan pentingnya penggunaan kerangka maqasid 

sebagai paradigma dialog lintas budaya dan agama dalam wacana hak asasi manusia, 

khususnya di negara-negara Muslim. Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan 

pada analisis tekstual dan belum menguji penerapan konsep tersebut dalam konteks 

sosial-politik kontemporer. Oleh karena itu, penelitian lanjutan disarankan untuk 

mengkaji implementasi praktis maqasid syari’ah dalam kebijakan publik dan sistem 

hukum modern, serta menelaah sejauh mana prinsip kemaslahatan dapat memperkuat 

pemenuhan HAM di tingkat nasional maupun global. 

 

REFERENCES 
Abdullah, Mohammad. “Shari’ah, Ethical Wealth and SDGs: A Maqasid Perspective.” In Islamic 

Wealth and the SDGs: A Maqasid Perspective, edited by Mohd Ma’Sum Billah, 69–85. Cham: 
Springer International Publishing, 2021. https://doi.org/10.1007/978-3-030-65313-2_4. 

Anwar, Desy Rahmawati, Abdul Wahab, and Waris Waris. “Maqasid Syariah and Sustainable 
Development: Integrating Islamic Objectives into Economic Planning.” Formosa Journal of 
Multidisciplinary Research 4, no. 6 (June 2025): 2601–18. 
https://doi.org/10.55927/fjmr.v4i6.269. 

Asyifa, Laily Nur, Nasrul Fahmi Zaki Fuadi, Muhammad Hasbi Zaenal, and Saekhu. “Pursuing Sustainable 
Development Goals (SDGs) Through Integrating the Role of Zakat and Its Contribution in 
Islamic Finance: Evidence From Indonesia.” In Advances in Business Strategy and Competitive 
Advantage, edited by Ahmad Rafiki and Adel Sarea, 51–78. IGI Global, 2024. 
https://doi.org/10.4018/979-8-3693-3980-0.ch003. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Rachman Iqbal et al. 
Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi 
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan 
Kemanusiaan 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....    123 | Page 

Awang, Mohd Zubir, Nor Faridah Mat Nong, and Wan Mohd Yusof Wan Chik. “Integrating Islamic 
Social Finance with the United Nations Sustainable Development Goals through Maqasid Al-

Shariah Principles.” International Journal of Academic Research in Business and Social 
Sciences 15, no. 7 (July 2025): Pages 35-51. https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v15-i7/25668. 

Aydın, Metin, and Feyza Cevherli. “A Utilitarian Islamic Jurist: Al-Shāṭibī.” Religions 16, no. 3 (February 
2025): 290. https://doi.org/10.3390/rel16030290. 

Bhat, Adil Hussain, and Irfan Ul Haq. “Islam and the Issue of Human Rights: Compatibility or 
Contradiction.” East Asian Journal of Multidisciplinary Research 2, no. 2 (February 2023): 599–
612. https://doi.org/10.55927/eajmr.v2i2.2093. 

Fregoso, Roxana Rosas. “Individual versus Collective Freedom: Antinomies and Tensions.” Mexican 
Law Review, January 21, 2025, 65–82. https://doi.org/10.22201/iij.24485306e.2025.2.19381. 

Hasan, Ibnu Paqih. “Childfree Choice in the Dialectic Between Human Rights and Islamic Law: 
Navigating Bodily Autonomy and Hifz Al-Nasl.” MAQASHID 8, no. 1 (May 2025): 114–36. 
https://doi.org/10.35897/maqashid.v8i1.2073. 

Hassan, M. Kabir, Aishath Muneeza, and Rashedul Hasan. Islamic Finance and Sustainable 
Development. Cambridge University Press, 2025. 

Johari, F.B. “Advancing the Shariah Economy through Digitalisation and Innovation for Sustainable 
Development.” Proceedings of Islamic Economics and Finance Conference (EPIIECONS), USIM 
11, no. 1 (2025): 42–59. 

Lathifah, Anthin, Abu - Hapsin, Ahmad Rofiq, and M. Arief Hidayatullah. “The Construction of Religious 
Freedom in Indonesian Legislation: A Perspective of Maqāṣid Ḥifẓ Al-Dīn.” Samarah: Jurnal 
Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 6, no. 1 (June 2022): 369. 
https://doi.org/10.22373/sjhk.v6i1.10957. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldana. Qualitative Data Analysis: A Methods 
Sourcebook. Canada: SAGE Publication, 2018. 

Mubarak, Darihan, Norfaizah Othman, Mariani Abd-Majid, and Suhaila Nadzri. “Maqasid-Shariah and 
Well-Being: A Systematic Literature Review.” Paper presented at 1st ICONIE 2022. E-
Proceedings of the 1st International Conference on Islamic Economics 2022, 2022. 
https://www.synchronet.my/ircief2/wp-content/uploads/2022/07/10.-MAQASIDSHARIAH-
AND-WELLBEING-A-SYSTEMATIC-LITERATURE-REVIEW.pdf. 

Muhaki, Muhaki, and Husein Aziz. “Maqashid Al-Syari‘Ah Sebagai Instrumen Pembaruan Fiqh Sosial 
Kontemporer.” Al-Ibrah : Jurnal Pendidikan Dan Keilmuan Islam 9, no. 2 (December 2024): 
125–52. https://doi.org/10.61815/alibrah.v9i2.476. 

Nur, Iffatin, Haniefa Nuruddienil Fithriy, Divia Nur Alan Nur Ilmas, and Ali Abdul Wakhid. “Human 
Rights, Gender, and Science in the Perspective of Maqāṣid Sharī’ah.” Analisis: Jurnal Studi 
Keislaman 23, no. 2 (2023): 311–40. https://doi.org/10.24042/ajsk.v23i2.18123. 

Nurhayati, Nurhayati, Muhammad Syukri Albani Nasution, Reni Ria Armayani Hasibuan, and Hazrul 
Afendi. “Human Trafficking in the Perspective of Maqashid Al-Sharia.” Jurnal Ilmiah Islam 
Futura 22, no. 2 (August 2022): 150. https://doi.org/10.22373/jiif.v22i2.12304. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

Rachman Iqbal et al. 
Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi 
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan 
Kemanusiaan 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....    124 | Page 

Ramadhania, Safrida. “Maqasid Syariah Dan Kesetaraan Hak Perempuan.” MLIJo: Maliki Law and 
Islamic Journal 1, no. 1 (2025): 1–9. https://doi.org/10.18860/mlijo.v1i1.18035. 

Raus, Norakyairee Mohd, Khairul Effendi Hashim, and Syar Meeze Mohd Rashid. “Sustainability of 
Islamic Education for Persons with Disabilities Based on Maqasid Shariah in The Context of 
Preserving Religion and Intellectuality.” International Journal of Academic Research in Business 
and Social Sciences 13, no. 7 (July 2023): Pages 1278-1286. 
https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v13-i7/17831. 

Rohmah, Elva Imeldatur, and Zainatul Ilmiah. “Reinterpretation of Maqashid Al-Sharia in Indonesian 
Legal Products.” LFIQH Islamic Law Review Journal 2, no. 3 (2023): 203–20. 
https://ejournal.tamanlitera.id/index.php/ilrj/article/view/118. 

Rosidi, Mohd Harifadilah, Ahmad Wifaq Bin Mokhtar, and Mohd Nasir Bin Abdul Majid. “The Role of 
Maqasid Al-Shari’ah as a Fundamental Ethics in Social Media Use.” International Journal of 
Academic Research in Business and Social Sciences 12, no. 4 (April 2022): Pages 1285-1301. 
https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v12-i4/13044. 

Salman, Abdulsatar Shaker. “Mass Surveillance and the Maqasid Al-Shari‘ah: Balancing Security and 
Human Rights in Contemporary Islamic Discourse.” International Journal of Sharia and Law 1, 
no. 1 (October 2025): 59–72. https://doi.org/10.65211/pxw09065. 

Shukri, Syaza, and Meor Alif Meor Azalan. “The Application of Maqasid Al-Shariah in Multicultural 
Malaysia: Developing Strong Institutions for Interethnic Unity.” Contemporary Islam 17, no. 3 
(October 2023): 433–50. https://doi.org/10.1007/s11562-023-00528-7. 

Siddiqui, Ayesha. “Maqasid Al-Shariah and Sustainable Civilization: A Theological-Ethical Framework.” 
International Bulletin of Theology and Civilization 7, no. 4 (2024): 145–52. 
https://ibtc.com.pk/index.php/IBTC/article/view/139. 

Tahir, Tarmizi, and Syeikh Hasan Abdel Hamid. “Maqasid Al-Syari’ah Transformation in Law 
Implementation for Humanity.” International Journal Ihya’ ’Ulum al-Din 26, no. 1 (June 2024): 
119–31. https://doi.org/10.21580/ihya.26.1.20248. 

Taufiqurohman, Taufiqurohman, and Nelli Fauziah. “The Evaluation of Maqāṣid Asy-Syarī’ah on 
Discourses of the Islamic Family Law.” El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 6, no. 1 (September 
2023): 81. https://doi.org/10.22373/ujhk.v6i1.13035. 

 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

