JILAW : Jurnal Islamic Law and Wisdom
e-ISSN: 3109-5259
Vol. 1 No. 2 Edition December 2025

SBRachman Igbal et al.
& JILAW : Journal Islamic Law and Wisdom

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10238/jilaw.

PENDEKATAN MAQASID AS-SYARI'AH TERHADAP HAK ASASI MANUSIA: M)
MENYELARASKAN PRINSIP KEBEBASAN DAN KEMANUSIAAN Check for

Rachman Igbal, Rahman Alwi?

*Corespondence :
Email :
rachmanigball4@gmail.com

Affiliation:
LUIN Sultan Syarif Kasim Riau
LUIN Sultan Syarif Kasim Riau

Article History :

Submission : 22 September 2025
Revised : 20 Oktober 2025
Accepted : 24 November 2025
Published : 31 Desember 2025

Keyword : Maqgasid as-Shari'ah,
Human Rights, Freedom,
Benefit, Social Justice

Abstract

The discourse on Human Rights (HR) in Muslim societies is often perceived as being marked by
tension between the principle of individual freedom and the norms of Islamic law. This
perception highlights the need for a conceptual approach capable of constructively and
systematically bridging Islamic values with universal human rights principles. This study aims to
analyze the magqasid al-shari’ah approach to human rights, with a particular focus on
harmonizing individual freedom (hurriyyah) and the common good (maslahah). This research
employs a qualitative method with a normative-juridical approach through a library study of
classical and contemporary literature, especially the works of al-Shatibi and recent studies on
the integration of maqasid into human rights discourse and public policy. Data analysis is
conducted using a descriptive-analytical method by mapping human rights principles,
particularly those articulated in the Universal Declaration of Human Rights (UDHR), onto the
framework of the five core objectives of maqasid al-shari’ah. The findings indicate that the
protection of religion, life, intellect, progeny, and property in maqasid al-shari’‘ah corresponds
substantively with fundamental human rights as articulated in international human rights
instruments. These findings affirm that maqasid al-shari’ah functions not only as a normative
framework of Islamic law but also as an integrative ethical paradigm that situates freedom
within the bounds of moral responsibility and collective welfare. This study concludes that the
magqasid al-shari’ah approach has significant theoretical and practical relevance for the
development of public policy, legal reform, and the strengthening of socially just, humanistic,
and inclusive governance aligned with Islamic values and universal human rights principles.

Abstrak

Diskursus Hak Asasi Manusia (HAM) dalam masyarakat Muslim sering kali
dipersepsikan mengalami ketegangan antara prinsip kebebasan individu dan norma-
norma syariat Islam. Persepsi tersebut menunjukkan perlunya pendekatan konseptual
yang mampu menjembatani nilai-nilai Islam dengan prinsip HAM universal secara
konstruktif dan sistematis. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pendekatan
magqasid al-syari'ah terhadap HAM dengan fokus pada upaya penyelarasan antara
kebebasan individu (hurriyyah) dan kemaslahatan umum (maslahah). Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan yuridis-normatif melalui studi
pustaka terhadap literatur klasik dan kontemporer, khususnya karya al-Syatibi serta
kajian mutakhir mengenai integrasi maqasid dalam isu HAM dan kebijakan publik.
Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan memetakan prinsip-prinsip
HAM, terutama yang tertuang dalam Universal Declaration of Human Rights (UDHR),
ke dalam kerangka lima tujuan utama maqasid al-syari’ah. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta dalam
magqasid al-syari’ah memiliki korespondensi substantif dengan hak-hak dasar manusia
dalam instrumen HAM internasional. Temuan ini menegaskan bahwa maqasid al-
syari’ah berfungsi tidak hanya sebagai kerangka normatif hukum Islam, tetapi juga
sebagai paradigma etika integratif yang menempatkan kebebasan dalam bingkai
tanggung jawab moral dan kemaslahatan kolektif. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
pendekatan magqasid al-syari’ah memiliki relevansi teoretis dan praktis dalam
pengembangan kebijakan publik, reformasi hukum, serta penguatan tata kelola sosial
yang berkeadilan, humanistik, dan selaras dengan nilai-nilai Islam serta prinsip HAM
universal.



mailto:rachmaniqbal14@gmail.com

BRachman Igbal ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Pendekatan Maqgasid Al-Syari'ah terhadap Hak Asasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan
Kemanusiaan

INTRDUCTION

Diskursus mengenai Hak Asasi Manusia (HAM) dalam konteks masyarakat Muslim
terus menjadi isu penting dalam kajian akademik dan kebijakan publik, terutama terkait
dugaan ketegangan antara prinsip-prinsip HAM universal dan norma-norma syariat Islam.!
Ketegangan ini kerap muncul dalam isu kebebasan beragama, kebebasan berekspresi, hak
perempuan, serta pluralitas sosial, yang sering dipahami secara dikotomis antara hukum
internasional dan otoritas normatif agama. Sejumlah kajian menunjukkan bahwa pendekatan
Magqasid al-Syari’ah memiliki potensi konseptual untuk menjembatani relasi tersebut, karena
berorientasi pada tujuan-tujuan syariat dalam mewujudkan kemaslahatan manusia dan
perlindungan hak-hak dasar, termasuk dalam konteks kebebasan beragama dan martabat
kemanusiaan.2

Pendekatan Magqasid al-Syari’ah memandang hukum Islam tidak semata sebagai
kumpulan norma legal-formal, melainkan sebagai sistem etika normatif yang berorientasi
pada tujuan.? Dengan menempatkan perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta
sebagai tujuan utama, maqasid memungkinkan pembacaan syariat yang lebih kontekstual dan
adaptif terhadap dinamika sosial modern, tanpa mengabaikan basis wahyu.* Dalam kerangka
ini, maqasid berfungsi sebagai landasan metodologis untuk memahami relasi antara
kebebasan individu (hurriyyah) dan kemaslahatan kolektif (maslahah) secara seimbang.
Penjelasan konseptual mengenai maqasid dan relasinya dengan HAM akan dibahas lebih
lanjut pada bagian tinjauan teoretis.

Meskipun demikian, kajian-kajian terdahulu mengenai maqasid al-syari’ah dan HAM
masih menunjukkan keterbatasan tertentu. Sebagian besar penelitian cenderung menekankan
aspek normatif-kompatibilitas antara Islam dan HAM, atau bersifat apologetik, tanpa
mengembangkan kerangka analitis yang mampu menjelaskan secara sistematis mekanisme
penyelarasan antara prinsip kebebasan individu dan kemaslahatan umum dalam konteks
sosial-politik kontemporer.5 Selain itu, belum banyak kajian yang memposisikan maqasid
secara eksplisit sebagai paradigma etika yang operasional bagi perumusan kebijakan publik

1 Adil Hussain Bhat and Irfan Ul Haq, “Islam and the Issue of Human Rights: Compatibility or Contradiction,”
East Asian  Journal of Multidisciplinary  Research 2, mno. 2 (February 2023): 599-612,
https://doi.org/10.55927/eajmr.v2i2.2093; Iffatin Nur et al., “Human Rights, Gender, and Science in the
Perspective of Maqasid Shart’ah,” Analisis: Jurnal Studi Keislaman 23, no. 2 (2023): 31140,
https://doi.org/10.24042/ajsk.v23i2.18123.

2 Anthin Lathifah et al., “The Construction of Religious Freedom in Indonesian Legislation: A Perspective of
Magqasid Hifz Al-Din,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 6, no. 1 (June 2022): 369,
https://doi.org/10.22373/sjhk.v6i1.10957; Ayesha Siddiqui, “Maqasid Al-Shariah and Sustainable Civilization: A
Theological-Ethical Framework,” International Bulletin of Theology and Civilization 7, no. 4 (2024): 145-52,
https://ibtc.com.pk/index.php/IBTC/article/view/139.

3 Metin Aydin and Feyza Cevherli, “A Ultilitarian Islamic Jurist: Al-Shatibi,” Religions 16, no. 3 (February 2025):
290, https://doi.org/10.3390/rel16030290.

4 Aydin and Cevherli; Muhaki Muhaki and Husein Aziz, “Maqashid Al-Syari‘Ah Sebagai Instrumen Pembaruan
Figh Sosial Kontemporer,” 4l-Ibrah : Jurnal Pendidikan Dan Keilmuan Islam 9, no. 2 (December 2024): 125-52,
https://doi.org/10.61815/alibrah.v9i2.476.

5 Bhat and Haq, “Islam and the Issue of Human Rights”; Elva Imeldatur Rohmah and Zainatul IImiah,
“Reinterpretation of Maqashid Al-Sharia in Indonesian Legal Products,” LFIQH Islamic Law Review
Journal 2, no. 3 (2023): 203-20, https:/ /ejournal.tamanlitera.id /index.php/ilrj/article/view /118.

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.... 113 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BRachman Igbal ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Pendekatan Maqgasid Al-Syari'ah terhadap Hak Asasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan
Kemanusiaan

dan reformasi hukum berbasis HAM. ¢ Kesenjangan inilah yang menjadi fokus utama
penelitian ini.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
pendekatan Magqasid al-Syari’ah terhadap Hak Asasi Manusia dengan menitikberatkan pada
upaya penyelarasan antara kebebasan individu dan kemaslahatan kolektif. Kajian ini
diarahkan untuk menegaskan magqasid sebagai paradigma etis integratif yang tidak hanya
relevan secara teoretis, tetapi juga aplikatif dalam menjawab tantangan perlindungan HAM
di masyarakat Muslim. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan memperkaya wacana hukum
Islam kontemporer yang humanistik dan kontekstual, sementara secara praktis dapat menjadi
rujukan konseptual bagi akademisi, pembuat kebijakan, dan pemangku kepentingan dalam
merumuskan kebijakan dan praktik hukum yang berkeadilan, inklusif, dan selaras dengan
nilai-nilai Islam serta prinsip-prinsip HAM universal.

METHODS

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka (library
research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada analisis konseptual
dan normatif terhadap hubungan antara maqasid al-syari‘ah dan prinsip-prinsip Hak Asasi
Manusia (HAM), khususnya dalam upaya menyelaraskan nilai kebebasan individu dan
kemaslahatan umum. Studi pustaka memungkinkan peneliti untuk menelusuri, menafsirkan,
dan mensistematisasi gagasan-gagasan normatif yang berkembang dalam literatur klasik dan
kontemporer secara mendalam dan kritis.

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer meliputi
karya-karya klasik dalam bidang usul al-figh dan maqasid al-syari‘ah, terutama al-Muwafaqat
fi Usul al-Syari‘ah karya al-Syatibi, yang menjadi rujukan utama dalam perumusan konsep
maqasid. Sementara itu, data sekunder mencakup artikel jurnal ilmiah, buku akademik, dan
laporan penelitian kontemporer yang membahas integrasi maqasid al-syari‘ah dengan isu-isu
HAM, kebebasan, keadilan sosial, serta kebijakan publik modern.” Literatur yang digunakan
berasal dari sumber berbahasa Arab, Inggris, dan Indonesia untuk memastikan keluasan
perspektif dan kekayaan analisis.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi sistematis terhadap literatur
yang relevan. Setiap sumber ditelaah dengan mengidentifikasi konsep kunci yang berkaitan
dengan maqasid al-syari‘ah (seperti hifz al-din, hifz al-nafs, hifz al-‘aql, hifz al-nasl, dan hifz al-mal)
serta prinsip-prinsip utama HAM sebagaimana tertuang dalam Universal Declaration of
Human Rights (UDHR). Proses ini bertujuan untuk menghimpun data konseptual yang
merepresentasikan pandangan klasik dan kontemporer mengenai hubungan antara nilai-nilai
Islam dan norma-norma HAM universal.

6 Tarmizi Tahir and Syeikh Hasan Abdel Hamid, “Maqasid Al-Syari’ah Transformation in Law
Implementation for Humanity,” International Journal Ihya’ "Ulum al-Din 26, no. 1 (June 2024): 119-31,
https:/ /doi.org/10.21580/ihya.26.1.20248; Mohammad Abdullah, “Shari’ah, Ethical Wealth and SDGs:
A Magqasid Perspective,” in Islamic Wealth and the SDGs: A Magasid Perspective, ed. Mohd Ma’Sum Billah
(Cham: Springer International Publishing, 2021), 69-85, https:/ /doi.org/10.1007 /978-3-030-65313-2_4.
7 Safrida Ramadhania, “Magqasid Syariah Dan Kesetaraan Hak Perempuan,” MLIJo: Maliki Law and
Islamic Journal 1, no. 1 (2025): 1-9, https:/ /doi.org/10.18860/mlijo.v1i1.18035.

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.... 114 | Page


http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BRachman Igbal ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Pendekatan Maqgasid Al-Syari'ah terhadap Hak Asasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan
Kemanusiaan

Analisis data dilakukan menggunakan metode deskriptif-analitis dengan mengadaptasi
tahapan analisis kualitatif sebagaimana dikemukakan oleh Miles, Huberman, dan Saldana,
yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan.® Pada tahap reduksi data,
peneliti menyeleksi dan mengelompokkan data berdasarkan tema-tema utama, seperti
kebebasan individu, kemaslahatan umum, keadilan, dan martabat manusia. Tahap penyajian
data dilakukan dengan memetakan prinsip-prinsip HAM ke dalam kerangka lima tujuan
utama magqasid al-syari‘ah untuk melihat titik temu, kesesuaian, maupun potensi ketegangan
konseptual di antara keduanya. Selanjutnya, pada tahap penarikan kesimpulan, peneliti
merumuskan pola hubungan dan implikasi normatif dari integrasi maqasid al-syari‘ah dan
HAM.

Kerangka maqasid al-syari‘ah digunakan sebagai pisau analisis utama dalam menilai
relevansi dan validitas prinsip-prinsip HAM dari perspektif hukum Islam. Analisis ini tidak
bertujuan untuk menilai kepatuhan normatif negara tertentu, melainkan untuk membangun
pemahaman teoretis mengenai maqasid sebagai paradigma etika yang mampu
menyeimbangkan antara kebebasan individu dan kemaslahatan kolektif. Karena penelitian ini
bersifat konseptual dan normatif, tidak terdapat keterlibatan subjek manusia secara langsung,.
Dengan pendekatan metodologis ini, penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi
teoretis terhadap pengembangan wacana hukum Islam kontemporer serta kontribusi praktis
bagi perumusan kebijakan dan reformasi hukum yang berorientasi pada keadilan dan
penghormatan terhadap hak asasi manusia.’

RESULT AND DISCUSSION
Result

Penelitian ini mengidentifikasi sejumlah tema penting yang menegaskan
keterkaitan konseptual antara Maqasid al-Syari‘ah dan prinsip-prinsip Hak Asasi
Manusia (HAM). Telaah terhadap literatur klasik dan kontemporer menunjukkan
bahwa inti maqasid sebagaimana dirumuskan oleh al-Syatibi dalam al-Muwafaqat fi
Usul al-Syari‘ah berporos pada lima tujuan pokok, yaitu menjaga agama (hifz al-din),
jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘agl), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal).10
Kelima tujuan tersebut memiliki korespondensi langsung dengan hak-hak dasar
manusia sebagaimana dirumuskan dalam Universal Declaration of Human Rights
(UDHR), seperti kebebasan beragama, hak untuk hidup, kebebasan berpikir dan
berekspresi, hak membentuk keluarga, serta hak atas kepemilikan. Prinsip maslahah
yang menjadi fondasi maqasid menunjukkan bahwa syariat Islam bertujuan menjaga
martabat dan kesejahteraan manusia, sejalan dengan cita-cita normatif HAM modern.

8 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, and Johnny Saldana, Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook (Canada: SAGE Publication, 2018).

9 Ibnu Paqih Hasan, “Childfree Choice in the Dialectic Between Human Rights and Islamic Law:
Navigating Bodily Autonomy and Hifz Al-Nasl,” MAQASHID 8, no. 1 (May 2025): 114-36,
https:/ /doi.org/10.35897 /maqashid.v8i1.2073.

10 Taufiqurohman Taufiqurohman and Nelli Fauziah, “The Evaluation of Maqasid Asy-Syari’ah on Discourses of
the Islamic Family Law,” EIl-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 6, no. 1 (September 2023): 81,
https://doi.org/10.22373/ujhk.v6i1.13035.

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.... 115 | Page


http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BRachman Igbal ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Pendekatan Maqgasid Al-Syari'ah terhadap Hak Asasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan
Kemanusiaan

Misalnya, hifz al-nafs mencerminkan perlindungan hak hidup, sementara hifz al-‘aql
mengimplikasikan kebebasan berpikir dan memperoleh pengetahuan sebagai dasar
kebebasan akademik.!m Temuan ini menegaskan bahwa maqasid al-syari‘ah tidak
bersifat kontradiktif dengan HAM, melainkan berfungsi sebagai kerangka moral dan
etis yang menempatkan kemanusiaan sebagai pusat tujuan hukum Islam, sekaligus
membuka ruang kontribusi konstruktif nilai-nilai Islam dalam penguatan wacana
HAM modern.

Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (Universal Declaration of Human
Rights/UDHR) diadopsi oleh Majelis Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB) pada 10
Desember 1948 di Paris melalui Resolusi 217 A (III). Lahirnya UDHR tidak dapat
dilepaskan dari trauma mendalam akibat Peran Dunia Il, trauma tragedi kemanusiaan
seperti Holocaust dan penjajahan meluas. UDHR menjadi dokumen pertama yang
menetapkan hak-hak dasar manusia secara universal tanpa memandang ras, warna
kulit, jenis kelamin, bahasa, agama, atau asal-usul sosial. Meskipun tidak mengikat
secara hukum, deklarasi ini menjadi landasan moral dan politik bagi pembentukan
berbagai instrumen hukum internasional seperti International Convenant on Civil and
Political Rights (ICCPR) - 1966 dan International Convenant on Economic, Social, and
Cultural Rights (ICESCR) - 1966, keduanya bersama UDHR dikenal sebagai
International Bill of Human Rights. Adapun 30 Pasal dalam UHDR dapat dilihat pada
tabel di bawah ini:

Tabel 1. 30 Pasal dalam UHDR (1948)

Pasal Pokok

1 Semua manusia dilahirkan bebas dan setara dalam martabat dan hak
2 Hak-hak berlaku tanpa diskriminasi

3 Hak atas hidup, kebebasan, dan keamanan pribadi

4 Larangan perbudakan

5 Larangan penyiksanaan atau perlakuan tidak manusiawi

6 Hak diakui sebagai pribadi di depan hukum

7 Kesetaraan di hadapan hukum dan perlindungan hukum yang sama

8 Hak memperoleh pemulihan hukum dari pengadilan yang kompeten

9 Larangan penangkapan, penahanan, atau pengasingan sewenang-wenang

10 Hak atas peradilan yang adil dan terbuka

11 Asas praduga tak bersalah dan larangan hukum surut

12 Perlindungan terhadap gangguan privasi, keluarga, rumah, dan korespondensi
13 Hak untuk berpindah tempat dan meninggalkan atau kembali ke negaranya
14 Hak untuk mencari suaka dari penganiayaan

15 Hak atas kewarganegaraan

16 Hak menikah dan membentuk keluarga

17 Hak atas kepemilikan harta benda

18 Kebebasan berpikir, berkeyakinan, dan beragama

11 Nurhayati Nurhayati et al., “Human Trafficking in the Perspective of Maqashid Al-Sharia,” Jurnal
Ilmiah Islam Futura 22, no. 2 (August 2022): 150, https:/ /doi.org/10.22373 /jiif.v22i2.12304.

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.... 116 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

gBRachman Igbal et al.

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Pendekatan Maqgasid Al-Syari'ah terhadap Hak Asasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan

Kemanusiaan

Pasal Pokok

19 Kebebasan berpendapat dan berekspresi

20 Kebebasan berkumpul dan berserikat secara damai

21 Hak berpartisipasi dalam pemerintahan dan pemilihan umum

22 Hak atas jaminan sosial dan realisasi hak ekonomi, sosial, dan budaya

23 Hak untuk bekerja, memilih pekerjaan, dan upah yang adil

24 Hak atas istirahat dan liburan

25 Hak atas standar hidup yang layak bagi kesehatan dan kesejahteraan

26 Hak atas pendidikan

27 Hak untuk berpartisipasi dalam kehidupan budaya, seni, dan ilmu pengetahuan

28 Hak atas tatanan sosial dan internasional yang memungkinkan realisasi HAM

29 Tanggung jawab terhadap masyarakat serta pembatasan hak untuk kepentingan
umum

30 Tidak ada bagian dari deklarasi ini yang boleh digunakan untuk merusak hak-

hak yang telah disebutkan

Sumber: United Nations, 1948

Magqasid syari’ah secara klasik bertujuan untuk menjaga lima prinsip dasar

kehidupan manusia. Sebagaimana penulis sampaikan sebelumnya bahwa kelima

tujuan (magqasid syariah) tersebut memiliki korespondensi langsung terhadap 30 Pasal
dalam UDHR, keterkaitannya dapat dilihat pada tabel di bawah ini:

Tabel 2. Keterkaitan 30 Pasal UDHR dengan Maqasid Syariah

Kategori Pasal UDHR yang Penjelasan Hubungan
Magasid Relevan
Hifz al-Din Pasal 18 & 19 Pasal 18 menjamin kebebasan beragama,

Hifz al-Nafs

Hifz al-"Aql

Hifz al-Nasl

Hifz al-Mal

keyakinan, dan praktik spiritual. Dalam
Islam, “tidak ada paksaan dalam agama”
(Q.S. al-Baqarah: 256) menjadi prinsip
fundamental yang sejalan dengan hak ini.

Pasal 3,4, &5 UDHR melarang pembunuhan, perbudakan,
dan penyiksaan sejalan dengan prinsip Islam
bahwa nyawa manusia sangat suci (Q.S. al-
Ma’idah: 32).

Pasal 18, 19, & 26 Hak berpikir bebas dan memperoleh
pendidikan (Pasal 26) sesuai dengan
dorongan Islam terhadap ilmu dan nalar.
Larangan alkohol dan narkotika dalam Islam
pun dimaksudkan untuk menjaga akal.

Pasal 16 & 25 Hak untuk menikah dan membentuk keluarga
(Pasal 16) dan hak atas kesejahteraan
keluarga (Pasal 25) sesuai dengan syariat
yang memuliakan institusi keluarga.

Pasal 17, 23, & 24 UDHR menjamin hak atas kepemilikan harta,
upah yang adil, dan kondisi kerja layak —
paralel dengan larangan mencuri dan prinsip
keadilan ekonomi Islam.

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.... 117 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

&8Rachman lgoal ef al Vol. 1. No. 2 Edition December 2025

Pendekatan Maqgasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan
Kemanusiaan

Keterkaitan antara pasal-pasal UDHR dan maqasid syari'ah terletak pada
kesamaan tujuan keduanya dalam menjamin martabat, keadilan, dan kesejahteraan
manusia secara universal. UDHR yang terdiri atas 30 pasal menjabarkan hak-hak dasar
seperti hak hidup, kebebasan beragama, pendidikan, keamanan, dan keadilan sosial
yang secara esensial sejalan dengan lima tujuan pokok syariat Islam (al-kulliyyat al-
khamsah) yaitu perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-"aql),
keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Misalnya, larangan penyiksaan dan
pembunuhan (Pasal 3-5) merepresentasikan hifz al-nafs, kebebasan beragama (Pasal 18)
mencerminkan hifz al-din, dan hak atas pendidikan (Pasal 26) mendukung hifz al-"agl.
Dengan demikian, UDHR dan Maqasid al-Syari’ah memiliki landasan moral yang
sama dalam menegakkan nilai-nilai kemanusiaan, hanya berbeda pada sumber
normatifnya UDHR berakar pada konsensus rasional manusia, sedangkan Magasid
bersumber dari wahyu ilahi yang menekankan kemaslahatan umat.

Kecenderungan baru dalam literatur kontemporer menunjukkan bahwa magqasid
al-syari‘ah semakin diposisikan sebagai paradigma kebijakan publik dan
pembangunan berkelanjutan yang melampaui ranah normatif hukum ibadah. Awang
et al. (2025) menegaskan bahwa integrasi maqasid dalam keuangan sosial Islam
berpotensi memperkuat pencapaian Sustainable Development Goals (SDGs),
khususnya dalam aspek keadilan sosial, redistribusi ekonomi, dan pengentasan
kemiskinan, sehingga memperluas fungsi maqasid ke dalam kerangka kebijakan sosial
yang mengintegrasikan spiritualitas dan keadilan distributif.!?> Sejalan dengan itu,
Anwar et al. (2025) menunjukkan bahwa penerapan magqasid dalam perencanaan
ekonomi dan tata kelola publik mampu meningkatkan keadilan struktural serta
memastikan kebijakan negara selaras dengan prinsip ‘adl (keadilan) dan rahmah (kasih
sayang).l®> Pada saat yang sama, literatur mutakhir juga mengungkap relevansi
magqasid dalam merespons isu-isu kontemporer non-ekonomi, seperti privasi digital
dan keamanan siber, di mana prinsip hifz al-nafs dan hifz al-‘agl berfungsi sebagai
landasan etis untuk menyeimbangkan kepentingan keamanan nasional dengan
perlindungan hak-hak sipil.1* Secara keseluruhan, temuan ini menegaskan kapasitas

12 Mohd Zubir Awang, Nor Faridah Mat Nong, and Wan Mohd Yusof Wan Chik, “Integrating Islamic
Social Finance with the United Nations Sustainable Development Goals through Maqasid Al-Shariah
Principles,” International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences 15, no. 7 (July 2025):
Pages 35-51, https:/ /doi.org/10.6007 /IJARBSS/v15-i7 / 25668.

13 Desy Rahmawati Anwar, Abdul Wahab, and Waris Waris, “Maqasid Syariah and Sustainable
Development: Integrating Islamic Objectives into Economic Planning,” Formosa Journal of
Multidisciplinary Research 4, no. 6 (June 2025): 2601-18, https:/ /doi.org/10.55927 / fjmr.v4i6.269.

14 Abdulsatar Shaker Salman, “Mass Surveillance and the Maqasid Al-Shari‘ah: Balancing Security and
Human Rights in Contemporary Islamic Discourse,” International Journal of Sharia and Law 1, no. 1
(October 2025): 59-72, https:/ /doi.org/10.65211/ pxw(09065.

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.... 118 | Page


http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BRachman Igbal ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Pendekatan Maqgasid Al-Syari'ah terhadap Hak Asasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan
Kemanusiaan

magqasid al-syari‘ah sebagai paradigma kebijakan publik yang adaptif, komprehensif,
dan kontekstual, tanpa melepaskan akar spiritual dan tujuan kemanusiaannya.

Selain berfungsi dalam ranah kebijakan publik, magqasid al-syari‘ah
menunjukkan ekspansi signifikan dalam isu-isu HAM kontemporer yang bersifat
spesifik dan aplikatif, terutama dalam konteks pemberdayaan sosial dan dialog etika
global. Raus et al. (2023) mengungkapkan bahwa penerapan maqasid dalam
pendidikan Islam bagi penyandang disabilitas berkontribusi pada pemenuhan hak
atas pendidikan yang setara sekaligus menjaga martabat kemanusiaan, merefleksikan
orientasi hifz al-‘aql dan hifz al-din yang inklusif dan berkeadilan.'® Pada level global,
nilai-nilai keadilan, kemaslahatan, dan penghormatan terhadap martabat manusia
yang terkandung dalam maqasid semakin diakui relevansinya sebagai kerangka etika
universal yang selaras dengan prinsip-prinsip dalam International Covenant on Civil
and Political Rights (ICCPR) dan International Covenant on Economic, Social and
Cultural Rights (ICESCR).1¢ Integrasi maqasid dalam wacana nilai global tersebut
memperlihatkan potensinya sebagai jembatan konseptual antara norma-norma
keagamaan dan rezim HAM internasional, sehingga membuka ruang bagi artikulasi
Islam yang progresif, dialogis, dan adaptif dalam merespons tantangan kemanusiaan
kontemporer.

Lebih lanjut, penerapan magasid dalam konteks kebijakan transnasional juga
berpotensi memperkuat tata kelola global yang berkeadilan. Misalnya, prinsip hifz al-
maal dapat menjadi dasar normatif bagi sistem ekonomi yang berorientasi pada
keadilan sosial dan penghapusan riba, yang sejalan dengan prinsip ekonomi etis
global. Abdullah (2021) menegaskan bahwa perspektif maqgasid dapat digunakan untuk
menilai dan memperkuat keterkaitan antara kesejahteraan etis dan Sustainable
Development Goals (SDGs), menciptakan keseimbangan antara spiritualitas dan
pembangunan ekonomi dunia.l” Selain itu, Mubarak, Othman, dan Abd-Majid (2022)
menunjukkan bahwa penerapan magasid pada kebijakan publik global dapat
meningkatkan kesejahteraan sosial dan memperkuat keadilan distributif melalui
konsep maslahah yang inklusif.'® Begitu pula, hifz al-nafs dan hifz al-‘agl dapat
memperkaya diskursus HAM dalam isu-isu krusial seperti perubahan iklim,

15 Norakyairee Mohd Raus, Khairul Effendi Hashim, and Syar Meeze Mohd Rashid, “Sustainability of
Islamic Education for Persons with Disabilities Based on Maqasid Shariah in The Context of Preserving
Religion and Intellectuality,” International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences 13,
no. 7 (July 2023): Pages 1278-1286, https:/ / doi.org/10.6007 /[JARBSS/v13-i7 /17831.

16 Siddiqui, “Magqasid Al-Shariah and Sustainable Civilization: A Theological-Ethical Framework.”

17 Abdullah, “Shari’ah, Ethical Wealth and SDGs.”

18 Darihan Mubarak et al., “Magqasid-Shariah and Well-Being: A Systematic Literature Review,” paper
presented at 1st ICONIE 2022, E-Proceedings of the 1st International Conference on Islamic Economics 2022,
2022, https:/ /www.synchronet.my/ircief2 /wp-content/uploads/2022/07/10.-MAQASIDSHARIAH-
AND-WELLBEING-A-SYSTEMATIC-LITERATURE-REVIEW .pdf.

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.... 119 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BRachman Igbal ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Pendekatan Maqgasid Al-Syari'ah terhadap Hak Asasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan
Kemanusiaan

kesehatan publik, dan kecerdasan buatan, sebagaimana dibahas oleh Salman (2025)
dalam konteks keamanan digital dan hak privasi.®

Pendekatan integratif ini menunjukkan bahwa magasid al-syar’ah memiliki
potensi besar untuk membentuk model pembangunan dan perlindungan HAM yang
holistik menggabungkan nilai spiritual, moral, dan kemanusiaan. Dalam kerangka ini,
Islam tidak hanya berperan sebagai sumber norma hukum, tetapi juga sebagai
kekuatan transformatif yang mendorong kemajuan sosial global berbasis nilai-nilai
keadilan dan kasih sayang. Sejalan dengan itu, Rosidi, Mokhtar, dan Majid (2022)
menegaskan bahwa magasid dapat berfungsi sebagai fondasi etika universal dalam
menghadapi tantangan moral digital dan memperkuat kesadaran kemanusiaan lintas
budaya.?? Dengan demikian, magasid al-syari’ah tidak hanya relevan dalam konteks
hukum Islam, tetapi juga menjadi paradigma etika global yang mampu menavigasi
kompleksitas dunia modern secara adil dan berkeadaban.

Penelitian lain menegaskan bahwa transformasi magasid al-syari’ah dalam
implementasi hukum memiliki dimensi kemanusiaan yang semakin luas. Tahir dan
Hamid (2024) menunjukkan bahwa prinsip magasid dapat diterapkan dalam sistem
hukum modern untuk menanggapi perubahan sosial dan menjamin perlindungan
terhadap martabat manusia. Mereka menekankan bahwa rekontekstualisasi magasid
memungkinkan hukum Islam berperan aktif dalam penyelesaian isu-isu kemanusiaan
global, seperti krisis pengungsi dan keadilan sosial.?!

Discussion

Secara teoretis, penelitian ini mengonfirmasi bahwa maqasid al-syari‘ah dapat
berfungsi sebagai moral compass dalam menafsirkan dan mengimplementasikan
prinsip-prinsip Hak Asasi Manusia (HAM), khususnya dalam kerangka etika
kebebasan. Al-Syatibi menegaskan bahwa tujuan utama syariat adalah jalb al-masalih
wa dar” al-mafasid (menarik kemaslahatan dan mencegah kerusakan), sebuah prinsip
yang memiliki kesetaraan filosofis dengan utilitarianisme moral dalam penekanan
pada kemanfaatan, namun melampauinya melalui dimensi transendental berbasis
wahyu.??2 Dalam konteks ini, maqasid mengintegrasikan rasionalitas etis dan
spiritualitas ilahiah sebagai panduan moral yang holistik. Tema kebebasan (hurriyyah)
dalam maqgasid modern dipahami bukan sebagai kebebasan absolut, melainkan
kebebasan yang dibingkai oleh tanggung jawab moral terhadap Tuhan dan
masyarakat, yang dikenal sebagai konsep bounded freedom. Sebagaimana dikemukakan

19 Salman, “Mass Surveillance and the Magqasid Al-Shari‘ah.”

20 Mohd Harifadilah Rosidi, Ahmad Wifaq Bin Mokhtar, and Mohd Nasir Bin Abdul Majid, “The Role
of Maqasid Al-Shari’ah as a Fundamental Ethics in Social Media Use,” International Journal of Academic
Research in  Business and Social ~Sciences 12, mno. 4 (April 2022): Pages 1285-1301,
https:/ /doi.org/10.6007 /IJARBSS/ v12-i4/13044.

2 Tahir and Hamid, “Magqasid Al-Syari’ah Transformation in Law Implementation for Humanity.”

22 Aydin and Cevherli, “A Utilitarian Islamic Jurist.”

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.... 120 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BRachman Igbal ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Pendekatan Maqgasid Al-Syari'ah terhadap Hak Asasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan
Kemanusiaan

Fregoso (2025), pendekatan ini memastikan keseimbangan antara hak-hak individual
dan kemaslahatan kolektif, sehingga maqasid menawarkan model etika kebebasan
yang tidak hanya menegaskan otonomi individu, tetapi juga menempatkan tanggung
jawab sosial sebagai prasyarat moral bagi keberlanjutan keadilan dan kemanusiaan.??

Prinsip maslahah mursalah menjadi landasan bagi pembaharuan hukum Islam
agar responsif terhadap isu-isu HAM kontemporer seperti kesetaraan gender, keadilan
lingkungan, dan hak minoritas. Ramadhania (2025) menegaskan bahwa maqasid dapat
digunakan untuk menafsirkan ulang hukum Islam agar lebih ramah terhadap nilai
keadilan sosial tanpa menyalahi prinsip syariat.?* Hal ini sejalan dengan pemikiran
Muhaki & Aziz (2024) yang memandang magqasid sebagai sistem dinamis dengan
kemampuan menyesuaikan diri terhadap perubahan sosial.?

Pada level tata kelola pemerintahan dan kebijakan sosial, maqasid al-syari‘ah
terbukti dapat dioperasionalkan sebagai paradigma inklusif dalam konteks
masyarakat majemuk. Shukri dan Azalan (2023) menunjukkan bahwa penerapan
maqasid dalam kebijakan multikultural di Malaysia berkontribusi pada penguatan
solidaritas antar-etnis serta perbaikan tata kelola publik berbasis keadilan.2¢ Pada level
yang lebih spesifik dalam perencanaan ekonomi dan sektor keuangan, Hassan et al.
(2025) menegaskan bahwa integrasi maqasid dalam Islamic Finance Master Plan 2020-
2025 berfungsi sebagai instrumen evaluatif untuk perlindungan hak-hak karyawan,
keadilan ekonomi, dan tanggung jawab sosial korporasi,?’ sementara Johari (2025)
memperluas aplikasi tersebut ke ranah digitalisasi ekonomi berbasis maqasid guna
meningkatkan akses ekonomi kelompok miskin dan partisipasi publik dalam
pembangunan berkelanjutan.?

Pada level sektoral yang lebih aplikatif, khususnya dalam isu lingkungan dan
kesejahteraan sosial, Asyifa et al. (2025) menunjukkan bahwa maqasid dapat dijadikan
dasar etika pengelolaan zakat dan keuangan Islam dalam mendukung pencapaian
Sustainable Development Goals (SDGs), termasuk pengentasan kemiskinan dan
perlindungan lingkungan hidup.? Diferensiasi level aplikasi ini menegaskan bahwa

2 Roxana Rosas Fregoso, “Individual versus Collective Freedom: Antinomies and Tensions,” Mexican
Law Review, January 21, 2025, 65-82, https:/ /doi.org/10.22201/1ij.24485306e.2025.2.19381.

2 Ramadhania, “Maqasid Syariah Dan Kesetaraan Hak Perempuan.”

2 Muhaki and Aziz, “Maqashid Al-Syari‘Ah Sebagai Instrumen Pembaruan Figh Sosial Kontemporer.”

2 Syaza Shukri and Meor Alif Meor Azalan, “The Application of Maqasid Al-Shariah in Multicultural
Malaysia: Developing Strong Institutions for Interethnic Unity,” Contemporary Islam 17, no. 3 (October
2023): 433-50, https:/ /doi.org/10.1007 /s11562-023-00528-7.

27 M. Kabir Hassan, Aishath Muneeza, and Rashedul Hasan, Islamic Finance and Sustainable Development
(Cambridge University Press, 2025).

28 F.B Johari, “Advancing the Shariah Economy through Digitalisation and Innovation for Sustainable
Development,” Proceedings of Islamic Economics and Finance Conference (EPIIECONS), USIM 11, no. 1
(2025): 42-59.

2 Laily Nur Asyifa et al., “Pursuing Sustainable Development Goals (SDGs) Through Integrating the
Role of Zakat and Its Contribution in Islamic Finance: Evidence From Indonesia,” in Advances in Business
Strategy and Competitive Advantage, ed. Ahmad Rafiki and Adel Sarea (IGI Global, 2024), 51-78,
https:/ /doi.org/10.4018/979-8-3693-3980-0.ch003.

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.... 121 | Page


http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BRachman Igbal ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Pendekatan Maqgasid Al-Syari'ah terhadap Hak Asasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan
Kemanusiaan

magqasid al-syari‘ah tidak hanya berfungsi sebagai kerangka normatif atau teori
hukum, tetapi juga sebagai model kebijakan berjenjang yang adaptif terhadap konteks
institusional yang berbeda. Secara konseptual, temuan ini memperlihatkan kesamaan
ontologis maqasid dan HAM dalam perlindungan martabat manusia, dengan
keunggulan maqasid pada penambahan dimensi spiritual-moral yang mengarahkan
hak-hak tersebut sebagai amanah sosial demi kemaslahatan universal.

CONCLUSION
Penelitian ini menemukan bahwa pendekatan magqasid syariah memberikan

kerangka konseptual yang komprehensif untuk menyelaraskan nilai-nilai Universal
Declaration of Human Rights (UDHR) dengan prinsip-prinsip Islam. Hasil analisis
menunjukkan bahwa kelima tujuan pokok syariat perlindungan agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta memiliki korelasi kuat dengan substansi 30 pasal UDHR. Dengan
demikian, penelitian ini menjawab pertanyaan utama bahwa Islam melalui maqasid-
nya tidak hanya kompatibel dengan gagasan hak asasi manusia, tetapi juga
memperluasnya melalui dimensi spiritual dan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai
kemaslahatan (maslahah) dalam Islam berperan sebagai jembatan antara kebebasan
individu dan keadilan kolektif yang menjadi inti dari HAM universal.

Implikasi penelitian ini menegaskan pentingnya penggunaan kerangka magqasid
sebagai paradigma dialog lintas budaya dan agama dalam wacana hak asasi manusia,
khususnya di negara-negara Muslim. Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan
pada analisis tekstual dan belum menguji penerapan konsep tersebut dalam konteks
sosial-politik kontemporer. Oleh karena itu, penelitian lanjutan disarankan untuk
mengkaji implementasi praktis maqasid syari’ah dalam kebijakan publik dan sistem
hukum modern, serta menelaah sejauh mana prinsip kemaslahatan dapat memperkuat
pemenuhan HAM di tingkat nasional maupun global.

REFERENCES
Abdullah, Mohammad. “Shari’ah, Ethical Wealth and SDGs: A Maqasid Perspective.” In Islamic
Wealth and the SDGs: A Magqasid Perspective, edited by Mohd Ma’Sum Billah, 69—-85. Cham:
Springer International Publishing, 2021. https://doi.org/10.1007/978-3-030-65313-2_4.

Anwar, Desy Rahmawati, Abdul Wahab, and Waris Waris. “Maqasid Syariah and Sustainable
Development: Integrating Islamic Objectives into Economic Planning.” Formosa Journal of
Multidisciplinary Research 4, no. 6 (June 2025): 2601-18.
https://doi.org/10.55927/fjmr.v4i6.269.

Asyifa, Laily Nur, Nasrul Fahmi Zaki Fuadi, Muhammad Hasbi Zaenal, and Saekhu. “Pursuing Sustainable
Development Goals (SDGs) Through Integrating the Role of Zakat and Its Contribution in
Islamic Finance: Evidence From Indonesia.” In Advances in Business Strategy and Competitive
Advantage, edited by Ahmad Rafiki and Adel Sarea, 51-78. IGl Global, 2024.
https://doi.org/10.4018/979-8-3693-3980-0.ch003.

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.... 122 | Page


http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

BRachman Igbal ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Pendekatan Maqgasid Al-Syari'ah terhadap Hak Asasi Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan
Kemanusiaan

Awang, Mohd Zubir, Nor Faridah Mat Nong, and Wan Mohd Yusof Wan Chik. “Integrating Islamic
Social Finance with the United Nations Sustainable Development Goals through Maqasid Al-
Shariah Principles.” International Journal of Academic Research in Business and Social
Sciences 15, no. 7 (July 2025): Pages 35-51. https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v15-i7/25668.

Aydin, Metin, and Feyza Cevherli. “A Utilitarian Islamic Jurist: Al-Shatib1.” Religions 16, no. 3 (February
2025): 290. https://doi.org/10.3390/rel16030290.

Bhat, Adil Hussain, and Irfan Ul Haqg. “Islam and the Issue of Human Rights: Compatibility or
Contradiction.” East Asian Journal of Multidisciplinary Research 2, no. 2 (February 2023): 599—
612. https://doi.org/10.55927/eajmr.v2i2.2093.

Fregoso, Roxana Rosas. “Individual versus Collective Freedom: Antinomies and Tensions.” Mexican
Law Review, January 21, 2025, 65—-82. https://doi.org/10.22201/iij.24485306e.2025.2.19381.

Hasan, Ibnu Pagih. “Childfree Choice in the Dialectic Between Human Rights and Islamic Law:
Navigating Bodily Autonomy and Hifz Al-Nasl.” MAQASHID 8, no. 1 (May 2025): 114-36.
https://doi.org/10.35897/magashid.v8i1.2073.

Hassan, M. Kabir, Aishath Muneeza, and Rashedul Hasan. Islamic Finance and Sustainable
Development. Cambridge University Press, 2025.

Johari, F.B. “Advancing the Shariah Economy through Digitalisation and Innovation for Sustainable
Development.” Proceedings of Islamic Economics and Finance Conference (EPIIECONS), USIM
11, no. 1 (2025): 42-59.

Lathifah, Anthin, Abu - Hapsin, Ahmad Rofig, and M. Arief Hidayatullah. “The Construction of Religious
Freedom in Indonesian Legislation: A Perspective of Maqasid Hifz Al-Din.” Samarah: Jurnal
Hukum  Keluarga  Dan  Hukum Islam 6, no. 1 (June 2022): 369.
https://doi.org/10.22373/sjhk.v6i1.10957.

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldana. Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook. Canada: SAGE Publication, 2018.

Mubarak, Darihan, Norfaizah Othman, Mariani Abd-Majid, and Suhaila Nadzri. “Maqasid-Shariah and
Well-Being: A Systematic Literature Review.” Paper presented at 1st ICONIE 2022. E-
Proceedings of the 1st International Conference on Islamic Economics 2022, 2022.
https://www.synchronet.my/ircief2/wp-content/uploads/2022/07/10.-MAQASIDSHARIAH-
AND-WELLBEING-A-SYSTEMATIC-LITERATURE-REVIEW.pdf.

Muhaki, Muhaki, and Husein Aziz. “Maqashid Al-Syari‘Ah Sebagai Instrumen Pembaruan Figh Sosial
Kontemporer.” Al-lbrah : Jurnal Pendidikan Dan Keilmuan Islam 9, no. 2 (December 2024):
125-52. https://doi.org/10.61815/alibrah.v9i2.476.

Nur, Iffatin, Haniefa Nuruddienil Fithriy, Divia Nur Alan Nur llmas, and Ali Abdul Wakhid. “Human
Rights, Gender, and Science in the Perspective of Magasid Shart’ah.” Analisis: Jurnal Studi
Keislaman 23, no. 2 (2023): 311-40. https://doi.org/10.24042/ajsk.v23i2.18123.

Nurhayati, Nurhayati, Muhammad Syukri Albani Nasution, Reni Ria Armayani Hasibuan, and Hazrul

Afendi. “Human Trafficking in the Perspective of Magashid Al-Sharia.” Jurnal IlImiah Islam
Futura 22, no. 2 (August 2022): 150. https://doi.org/10.22373/jiif.v22i2.12304.

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.... 123 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

&8Rachman lgoal ef al Vol. 1. No. 2 Edition December 2025

Pendekatan Maqgasid Al-Syari’ah terhadap Hak Asasi
Manusia: Menyelaraskan Prinsip Kebebasan dan
Kemanusiaan

Ramadhania, Safrida. “Magqgasid Syariah Dan Kesetaraan Hak Perempuan.” MLlJo: Maliki Law and
Islamic Journal 1, no. 1 (2025): 1-9. https://doi.org/10.18860/mlijo.v1i1.18035.

Raus, Norakyairee Mohd, Khairul Effendi Hashim, and Syar Meeze Mohd Rashid. “Sustainability of
Islamic Education for Persons with Disabilities Based on Maqasid Shariah in The Context of
Preserving Religion and Intellectuality.” International Journal of Academic Research in Business
and Social Sciences 13, no. 7 (July 2023): Pages 1278-1286.
https://doi.org/10.6007/1JARBSS/v13-i7/17831.

Rohmah, Elva Imeldatur, and Zainatul Iimiah. “Reinterpretation of Magashid Al-Sharia in Indonesian
Legal Products.” LFIQH Islamic Law Review Journal 2, no. 3 (2023): 203-20.
https://ejournal.tamanlitera.id/index.php/ilrj/article/view/118.

Rosidi, Mohd Harifadilah, Ahmad Wifag Bin Mokhtar, and Mohd Nasir Bin Abdul Majid. “The Role of
Magasid Al-Shari’ah as a Fundamental Ethics in Social Media Use.” International Journal of
Academic Research in Business and Social Sciences 12, no. 4 (April 2022): Pages 1285-1301.
https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v12-i4/13044.

Salman, Abdulsatar Shaker. “Mass Surveillance and the Maqasid Al-Shari‘ah: Balancing Security and
Human Rights in Contemporary Islamic Discourse.” International Journal of Sharia and Law 1,
no. 1 (October 2025): 59-72. https://doi.org/10.65211/pxw09065.

Shukri, Syaza, and Meor Alif Meor Azalan. “The Application of Maqasid Al-Shariah in Multicultural
Malaysia: Developing Strong Institutions for Interethnic Unity.” Contemporary Islam 17, no. 3
(October 2023): 433-50. https://doi.org/10.1007/s11562-023-00528-7.

Siddiqui, Ayesha. “Magasid Al-Shariah and Sustainable Civilization: A Theological-Ethical Framework.”
International Bulletin of Theology and Civilization 7, no. 4 (2024): 145-52.
https://ibtc.com.pk/index.php/IBTC/article/view/139.

Tahir, Tarmizi, and Syeikh Hasan Abdel Hamid. “Maqasid Al-Syari’ah Transformation in Law
Implementation for Humanity.” International Journal Ihya’ ‘Ulum al-Din 26, no. 1 (June 2024):
119-31. https://doi.org/10.21580/ihya.26.1.20248.

Taufigurohman, Taufiqurohman, and Nelli Fauziah. “The Evaluation of Magasid Asy-Syar’ah on

Discourses of the Islamic Family Law.” El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 6, no. 1 (September
2023): 81. https://doi.org/10.22373/ujhk.v6i1.13035.

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.... 124 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

