JILAW : Jurnal Islamic Law and Wisdom
e-ISSN: 3109-5259
Vol. 1 No. 2 Edition December 2025

&8 Mailiza Fitria et al.
& JILAW : Journal Islamic Law and Wisdom

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220

RESILIENSI LARANGAN PERKAWINAN ANTARWARGA NAGARI SINGKARAK DENGAN

SANIANGBAKA PERSPEKTIF SADDU AL DZARI'AH

Mailiza Fitria, Zhaky Kastia Rahmadhan?, Rahmad Gunawan3, Beni Firdaus?, Iti Septi®

*Corespondence :
Email :
mailizafitria@gmail.com

zakikastiar@gmail.com

rahmadgunawan1945@gm
ail.com

beni.firdaus1979@gmail.co
m

itisepti@uca.id

Affiliation:

Universitas Islam Negeri Sjech
M. Djamil Djambek
Bukittinggi, Indonesia

2Universitas Islam Negeri Sjech
M. Djamil Djambek
Bukittinggi, Indonesia

31Universitas Islam Negeri Sjech
M. Djamil Djambek
Bukittinggi, Indonesia

4Universitas Islam Negeri Sjech
M. Djamil Djambek
Bukittinggi, Indonesia

> Universitas Cendekia
Abditama Tangerang,

Indonesia

Article History :

Submission : 21 September
2025

Revised : 24 Oktober 2025
Accepted : 26 November 2025
Published : 31 Desember 2025

Keyword : Resilience,
Marriage Prohibition,
Saddu al-Dzari'ah

Abstract

The prohibition of marriage between residents of Nagari Singkarak and Nagari
Saniangbaka is a social tradition that remains strong to this day. This prohibition stems
from the historical belief that the ancestors of both nagari came from the same father,
albeit different mothers, and are therefore considered to be closely related. This study
aims to examine the factors that cause this prohibition to remain in place and analyze
them from the perspective of saddu al-dzari'ah, a concept in Islamic law that aims to
prevent harm. This study uses a qualitative method with a normative-sociological
approach through interviews with various parties from the local community,
supported by reference data from relevant books and articles. The results show that
this marriage prohibition persists because of the witnesses required for violators and
its relevance to the principle of saddu al-dzari'ah, as it aims to prevent things that can
cause social and moral harm, such as kinship conflicts, social tensions, and violations
of the sanctity of blood relations. The community's determination to uphold this
prohibition reflects the resilience of traditions combined with Minangkabau religious
and cultural values. Although some people feel disappointed because the prohibition
limits their freedom to choose a life partner, in general, the community considers that
this provision brings mutual benefit. Thus, the prohibition of marriage between
residents of Singkarak and Saniangbaka can be understood as an implementation of
the principle of saddu al-dzari'ah in a socio-cultural context that aims to maintain the
honor, friendship, and social stability of the community.

Abstrak

Larangan perkawinan antarawarga nagari Singkarak dengan warga nagari
Saniangbaka merupakan tradisi sosial yang masih bertahan kuat hingga kini. Larangan
ini berakar dari keyakinan sejarah bahwa nenek moyang kedua nagari tersebut
berasal dari ayah yang sama, meskipun berbeda ibu, sehingga dianggap memiliki
hubungan kekerabatan dekat. Penelitian ini bertujuan untuk melihat faktor-faktor
penyebab bertahannya aturan larangan tersebut dan menganilisisnya dalam
perspektif saddu al-dzari‘ah, yakni konsep dalam hukum Islam yang bertujuan
menutup jalan menuju kemudaratan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif
dengan pendekatan normatif-sosiologis melalui wawancara dengan berbagai pihak
dari masyarakat setempat, serta didukung dengan data referensi dari kitab, artikel
dan sumber-sumber yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa larangan
perkawinan ini tetap bertahan karena adanya saksi yang diterapkan bagi pihak
pelanggar dan memiliki dasar hukum yaitu prinsip saddu al-dzari‘ah, karena bertujuan
mencegah terjadinya hal-hal yang dapat menimbulkan kemudaratan sosial dan moral,
seperti konflik kekerabatan, ketegangan sosial, dan pelanggaran terhadap nilai-nilai
kesucian hubungan darah. Keteguhan masyarakat dalam mempertahankan larangan
ini mencerminkan adanya resiliensi tradisi yang berpadu dengan nilai-nilai keagamaan
dan adat Minangkabau. Meskipun terdapat sebagian pihak yang merasa kecewa
karena larangan tersebut membatasi kebebasan dalam memilih pasangan hidup,
namun secara umum masyarakat menilai bahwa ketentuan ini membawa
kemaslahatan bersama. Dengan demikian, larangan perkawinan antar warga nagari
Singkarak dan Saniangbaka dapat dipahami sebagai bentuk implementasi prinsip
saddu al-dzari‘ah dalam konteks sosial budaya yang bertujuan menjaga kehormatan,
silaturahmi dan stabilitas sosial masyarakat.

— —


mailto:mailizafitria@gmail.com
mailto:zakikastiar@gmail.com
mailto:rahmadgunawan1945@gmail.com
mailto:rahmadgunawan1945@gmail.com
mailto:beni.firdaus1979@gmail.com
mailto:beni.firdaus1979@gmail.com
mailto:itisepti@uca.id

@B Mailiza Fitria ef al. Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Resiliensi Larangan Perkawinan Anlorwor%o Nogon Singkarak Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’'ah

INTRDUCTION

Larangan perkawinan antara warga Nagari Singkarak dan warga Nagari Saniangbaka
merupakan salah satu tradisi sosial yang hingga kini masih dipertahankan oleh masyarakat setempat
(Dhea, 2020). Meskipun hidup di era modern dengan arus globalisasi nilai, namun masyarakat kedua
nagari tersebut tetap menjaga larangan ini dengan penuh kesadaran sebagai bukti penghormatan
terhadap adat leluhur. Secara historis, larangan ini berakar dari keyakinan bahwa nenek moyang kedua
nagari berasal dari ayah yang sama meskipun berbeda ibu (Dhea, 2020). Hubungan genealogis tersebut
dianggap sebagai ikatan darah yang menuntut penjagaan kesucian, sehingga perkawinan antarwarga
kedua nagari dinilai tidak pantas dan berpotensi menimbulkan kemudaratan sosial maupun moral.
Kebertahanan atau resiliensi tradisi ini tidak lepas dari beberapa faktor yang saling terkait, sehingga
pelanggaran terhadap larangan ini yang berpotensi menimbulkan konflik sosial dan dianggap sebagai
bentuk ketidaktaatan terhadap adat yang berakar dari syari’at Islam bisa dihindari (Musyafak & Nisa,
2020, p. 23).

Selanjutnya studi tentang larangan perkawinan antarwarga di Nagari Singkarak dan
Saniangbaka ini telah diteliti oleh peneliti sebelumnya yaitu : Pertama penelitian tentang praktik
larangan perkawinan antarwarga antara dua nagari di Sumatera Barat, yakni nagari Singkarak dan
nagari Saniangbaka (X Koto Singkarak)(Nabila et al., 2024) , kedua penelitian tentang tinjauan hukum
terhadap perkawinan pada masyarakat adat kenagarian Singkarak Kabupaten Solok Sumatera Barat
(Dhea, 2020), ketiga penelitian tentang larangan perkawinan antara anak nagari singkarak dengan anak
nagari Saniangbaka di Kabupaten Solok ditinjau dari hukum Islam dan Undang-Undang nomor 1 tahun
1974 tentang perkawinan (Saputra, 2009). Secara umum penelitian-penelitian tersebut
menggambarkan bahwa larangan perkawinan antara warga nagari Singkarak dan Saniangbaka
merupakan manifestasi dari kekuatan adat yang masih berperan besar dalam mengatur kehidupan
sosial masyarakat Minangkabau, meskipun secara hukum Islam bertentangan dan menurut undang-
undang modern, larangan tersebut bersifat tidak mengikat secara normatif.

Adapun penelitian ini bertujuan untuk menemukan rasionalitas hukum adat dalam perspektif
saddu al-dzari‘ah (Al-Syatibi, 1996, p. 11), dengan menelaah mekanisme sosial dan sanksi adat yang
memperkuat kebertahanan tradisi larangan ini. Sehingga melalui penelitian ini akan terlihat bahwa
tradisi bukan sekadar warisan budaya, tetapi juga instrumen pencegahan kerusakan sosial yang
memiliki relevansi dengan prinsip-prinsip syari’at Islam, sekaligus memberikan kontribusi teoretis dan
filosofis, dengan menghubungkan konsep figh klasik (saddu al-dzari‘ah) dengan realitas sosial
kontemporer, serta menyoroti fungsi sanksi sosial sebagai instrumen peneguhan nilai preventif dalam
adat Minangkabau. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya membahas legitimasi larangan, tetapi
juga menjelaskan mekanisme sosial dan keagamaan yang membuat larangan tersebut tetap bertahan
hingga kini, serta relevansinya dengan prinsip pencegahan kemudaratan dalam hukum Islam. Maka hal
inilah yang penulis teliti, sekaligus menjadi pembeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya.

METHODS

Penelitian ini berlokasi di nagari Singkarak dan Saniangbaka kecamatan X Koto Singkarak
kabupaten Solok provinsi Sumatera Barat yang menerapkan aturan melarang anak nagarinya saling
melakukan perkawinan. Penelitian ini bersifat kualitatif dan data utamanya didapatkan melalui
observasi dan wawancara mendalam. Ada tiga tahap dalam pengumpulan data penelitian ini: Pertama
dengan desk-review, yaitu membaca artikel-artikel dan berita-berita berkenaan dengan persoalan
yang dibahas. Hasil bacaan ini mengarahkan penulis untuk membuat pertanyaan penelitian dari pihak-

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220 152 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220

@B Mailiza Fitria ef al. Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Resiliensi Larangan Perkawinan Anlorwor%o Nogcm Singkarak Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’'ah

pihak yang diwawancarai. Kedua, melakukan observasi terhadap aturan larangan anak nagarinya saling
melakukan perkawinan. Observasi dilakukan untuk memetakan data yang dibutuhkan berkenaan
pemberlakuan aturan larangan anak nagarinya saling melakukan perkawinan , mulai dari asal mula
pemberlakuan aturan, respon masyarakat dan sampai kepada penerapan saksi adat terhadap
pelanggaran yang dilakukan. Ketiga, wawancara yang mendalam yang dilakukan dengan dua cara;
pertama bertemu langsung dengan informan dan kedua, melalui wawancara via telepon ketika penulis
membutuhkan data tambahan.

Setelah data terkumpul, penulis akan mengelompokkannya sesuai dengan kelompok data, dan
selanjutnya akan disusun secara sistematis. Adapun dalam menganalisis data penulis menggunakan
metode deskriptif dan induktif. Metode deskriptif digunakan untuk menguraikan dan menjelaskan
data secara lebih sempurna, sedangkan metode induktif digunakan untuk mengambil kesimpulan
umum dari data-data subjektif yang didapatkan dari masing-masing informan penelitian.

RESULT AND DISCUSSION
RESULT
Resiliensi

Secara etimologis, kata resiliensi berasal dari bahasa Latin “resilire” yang berarti “melenting
kembali” atau “bangkit kembali” (Santrock, 2011, p. 36). Dalam terminologi sosial, resiliensi diartikan
sebagai kemampuan individu, kelompok, atau masyarakat untuk bertahan, menyesuaikan diri, serta
bangkit kembali dari tekanan, tantangan, atau perubahan tanpa kehilangan identitas dan nilai-nilai
dasarnya (Werner & Smith, 1992, p. 5). Dengan kata lain, resiliensi menggambarkan kekuatan internal
suatu sistem sosial dalam menghadapi disrupsi (perubahan secara cepat) dan tetap mempertahankan
keberlangsungannya. Menurut Luthar, Cicchetti, dan Becker bahwa resiliensi adalah a dynamic process
encompassing positive adaptation within the context of significant adversity yaitu suatu proses dinamis
yang mencerminkan adaptasi positif dalam menghadapi situasi sulit (Luthar et al., 2000). Artinya,
resiliensi bukan hanya tentang kemampuan untuk bertahan secara pasif, tetapi juga mencakup upaya
aktif untuk menyesuaikan diri secara konstruktif terhadap perubahan yang mengancam stabilitas
sosial. Sementara itu, Wolin dan Wolin memandang resiliensi sebagai daya lenting moral dan sosial
yang memungkinkan seseorang atau masyarakat untuk tetap teguh terhadap nilai-nilai yang
diyakininya, walaupun mengalami tekanan dari luar (Wolin & Wolin, 1993, p. 15). Dalam konteks
masyarakat tradisional, resiliensi tidak hanya mencakup aspek psikologis, tetapi juga kekuatan kolektif
dalam menjaga identitas, sistem nilai dan tradisi budaya (Ungar, 2012, p. 13).

Dalam perspektif sosiologi budaya, resiliensi dapat dimaknai sebagai kemampuan suatu
komunitas mempertahankan struktur sosial, nilai-nilai adat dan kepercayaan kolektifnya di tengah
perubahan zaman. Resiliensi sosial terbentuk melalui jaringan nilai, norma, dan sistem kepercayaan
yang berfungsi sebagai benteng moral dalam menghadapi pengaruh eksternal (Haryati et al., 2025, p.
15). Dengan demikian, resiliensi sosial bukanlah bentuk penolakan terhadap perubahan, tetapi upaya
adaptif untuk menyeleksi dan menyaring perubahan agar tidak mengikis nilai-nilai utama dalam
kehidupan masyarakat.

Lebih jauh, resiliensi sosial merupakan manifestasi dari kesadaran kolektif (collective
consciousness) yang tumbuh dari pengalaman sejarah bersama, sistem kepercayaan dan rasa tanggung
jawab sosial terhadap kelangsungan identitas budaya (Durkheim, 1984, p. 60). Dalam masyarakat
tradisional seperti Minangkabau, nilai-nilai adat tidak hanya menjadi pedoman perilaku, tetapi juga
menjadi simbol kehormatan dan martabat sosial (Syarifuddin, 1984, p. 27). Oleh karena itu, setiap

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220 153 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220

BMailiza Fitria ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Resiliensi Larangan Perkawinan Antarwarga Nagari Singkarak Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’'ah

bentuk perubahan yang berpotensi melemahkan nilai-nilai adat akan direspons dengan mekanisme
pertahanan sosial, seperti penguatan norma, penegakan sanksi adat dan pendidikan nilai melalui
keluarga serta lembaga adat (A., 1984, p. 56).

Terakhir, resiliensi juga berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang menjaga agar
hubungan antaranggota masyarakat tetap harmonis (Rutter, 1985). Ketika nilai-nilai eksternal seperti
modernisasi, rasionalisme, atau liberalisme masuk ke dalam lingkungan sosial, maka masyarakat yang
resilien tidak serta-merta menolaknya, melainkan melakukan proses seleksi nilai (value filtering) untuk
menentukan mana yang dapat disesuaikan dengan budaya lokal dan mana yang perlu ditolak
(Matakena et al., 2024). Sehingga melalui proses inilah yang kemudian membuat tradisi adat tetap
hidup tanpa kehilangan relevansinya.

Pelarangan

Secara umum, pelarangan merujuk pada tindakan atau kebijakan yang menghentikan atau
mencegah suatu aktivitas, perilaku, atau akses terhadap sesuatu (Amir, 2018). Menurut para ahli
hukum, pelarangan adalah suatu tindakan atau kebijakan yang diberlakukan oleh pemerintah atau
otoritas yang memiliki wewenang untuk mengatur perilaku masyarakat, dengan tujuan untuk menjaga
ketertiban, keamanan, atau keadilan dalam suatu negara atau wilayah (Ali, 2022). Dalam konteks
sosiologi, pelarangan sering dilihat sebagai bentuk kontrol sosial yang dilakukan oleh masyarakat atau
kelompok tertentu untuk mengatur perilaku anggotanya agar sesuai dengan norma-norma sosial yang
berlaku dalam suatu budaya atau komunitas (Taufiq, 2021). Sedangkan dalam kerangka etika dan hak
asasi manusia, pelarangan mungkin dilihat sebagai intervensi yang membatasi kebebasan individu, dan
oleh karena itu harus dijustifikasi dengan alasan yang kuat dan mempertimbangkan prinsip-prinsip
keadilan serta dampaknya terhadap hak-hak individu (Smith et al., 2008).

Jadi bisa disimpulkan bahwa pelarangan merupakan tindakan atau kebijakan yang
menghentikan atau membatasi suatu aktivitas, perilaku, atau akses terhadap sesuatu. Hal ini bisa
dilakukan oleh pemerintah, lembaga, atau masyarakat dengan tujuan untuk menjaga ketertiban,
keamanan, keadilan, kontrol sosial, atau kesehatan. Pengertian pelarangan dapat bervariasi
tergantung pada konteksnya, dan dipahami dari berbagai perspektif seperti hukum, sosiologi,
ekonomi, kesehatan, etika dan hak asasi manusia. Dalam implementasinya, pelarangan harus
dijustifikasi dengan alasan yang kuat dan mempertimbangkan berbagai aspek, termasuk konsekuensi
dan dampaknya terhadap individu dan masyarakat.

Mahram

Dalam hukum Islam, istilah mahram (»_~<) memiliki makna penting dalam pembahasan figh
munakahat dan adab pergaulan antara laki-laki dan perempuan. Secara etimologis, kata mahram
berasal dari akar kata harama (>) yang berarti “diharamkan” atau “tidak diperbolehkan” (Ma‘luf,
1986, p. 145). Secara terminologis, mahram adalah orang-orang yang haram dinikahi, baik secara
mu’abbad (selamanya) maupun mu’aqgqat (sementara). Keharaman yang bersifat mu’abbad
disebabkan oleh hubungan nasab, persusuan, dan persemendaan; sedangkan keharaman yang bersifat
mu’aqgqat mencakup larangan menikahi perempuan tertentu dalam kondisi atau waktu tertentu,
seperti perempuan musyrik, perempuan yang sedang dalam iddah, menggabungkan dua perempuan
bersaudara dalam satu pernikahan, atau menikahi istri orang (Al-Zuhaili, 1984, p. 42).

Al-Qur’an secara tegas menyebutkan kategori mahram dalam Surat An-Nisa ayat 23, yang
merinci dengan sangat jelas perempuan-perempuan yang haram dinikahi. Dalam ayat tersebut, Allah
SWT berfirman bahwa yang diharamkan dinikahi oleh seorang laki-laki adalah ibu, anak perempuan,

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220 154 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220

@B Mailiza Fitria ef al. Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Resiliensi Larangan Perkawinan Anlorwor%o Nogcm Singkarak Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’'ah

saudara perempuan, saudara perempuan ayah, saudara perempuan ibu, anak perempuan dari saudara
laki-laki, anak perempuan dari saudara perempuan, ibu yang menyusuinya, saudara-saudara
perempuan sesusuan, ibu mertua, anak-anak tiri yang berada dalam pemeliharaan dari istri yang telah
dicampuri, (tetapi jika belum dicampuri, maka tidak berdosa dinikahi ), istri dari anak kandung dan
diharamkan pula menghimpun dua saudara perempuan sekaligus. Maka ayat inilah yang menjadi
menjadi dasar utama dalam penetapan hukum mengenai siapa saja perempuan yang tidak boleh
dinikahi oleh seorang laki-laki. Larangan tersebut pada dasarnya meliputi tiga bentuk hubungan, yaitu
nasab (keturunan), rada‘ah (persusuan), dan musaharah (persemendaan atau hubungan karena
pernikahan), berikut uraiannya (al-Qurubi, 2006, pp. 99-100):

Pertama, larangan karena nasab mencakup hubungan darah langsung seperti ibu, anak,
saudara, bibi dan keponakan. Hubungan ini bersifat abadi dan tidak dapat berubah oleh sebab apa
pun, karena berkaitan langsung dengan kehormatan dan kelangsungan garis keturunan (hifz an-nasab)
(Al-Zuhaili, 1984, p. 43). Kedua, larangan karena rada‘ah (persusuan) menunjukkan bahwa Islam tidak
hanya membatasi hubungan biologis, tetapi juga memperluasnya pada hubungan sosial yang memiliki
kedekatan emosional seperti hubungan ibu dan anak melalui penyusuan. Dalam hal ini, Rasulullah SAW
bersabda bahwa diharamkan karena susuan apa yang diharamkan karena nasab. Hadis ini menjelaskan
bahwa hukum-hukum keharaman akibat hubungan nasab berlaku pula terhadap hubungan persusuan
(Al-Hajjaj, Muslim ibn, 1992). Artinya, ibu yang menyusui seseorang memiliki kedudukan yang sama
dengan ibu kandungnya dalam hal keharaman menikah, demikian pula dengan saudara sesusuan, bibi
sesusuan, dan keponakan sesusuan. Hikmah di balik ketentuan ini adalah menjaga kehormatan dan
kesucian ikatan sosial yang terbentuk melalui penyusuan, agar hubungan yang menyerupai ikatan
keluarga kandung tidak ternodai oleh pernikahan yang dilarang. Ketiga, larangan karena musaharah
(persemendaan) berlaku bagi pihak-pihak yang terhubung melalui akad nikah (Asy-Syirazi, 1995, p. 48).
Misalnya, seorang laki-laki haram menikahi ibu mertua, anak tiri dari istri yang telah digauli, menantu
perempuan, serta istri ayahnya. Hubungan ini bukan karena ikatan darah, melainkan karena
kehormatan yang muncul akibat akad pernikahan yang sah. Islam menempatkan hubungan
persemendaan pada posisi yang mulia, karena pernikahan menciptakan keterikatan moral dan sosial
yang harus dijaga kesuciannya

Dengan demikian ulama telah membagi mahram ke dalam dua kategori utama, yaitu mahram
mu’abbad dan mahram mu’agqgat. Pembagian ini diperlukan untuk memahami apakah keharaman
menikah bersifat permanen atau temporal.Pertama, mahram mu’abbad, yaitu orang-orang yang
haram dinikahi untuk selamanya dan keharaman ini bersifat tetap dan tidak berubah oleh kondisi apa
pun. Mahram mu’abbad mencakup tiga sebab: (a) karena nasab, seperti ibu, nenek dari pihak ayah
maupun ibu, anak perempuan, saudara perempuan, bibi (‘ammah dan khalah), serta keponakan (Al-
Zuhaili, 1989, p. hal. 39-41), (b) karena persusuan (radd‘ah), yaitu siapa pun yang menjadi mahram
melalui susuan sebagaimana berlaku pada nasab,(Al-Bukhari, 1987) dan (c) karena persemendaan
(musaharah), seperti ibu mertua, menantu perempuan, anak tiri (apabila ibunya telah digauli), dan istri
ayah atau istri anak (Al-Zuhaili, 1989, p. hal. 41). Kedua, mahram mu’aqgqat, yaitu mereka yang haram
dinikahi hanya untuk sementara waktu. Keharamannya akan hilang ketika penyebabnya hilang. Contoh
mahram mu’aqqat antara lain perempuan yang sedang berada dalam masa iddah, perempuan yang
masih berstatus istri laki-laki lain, penjumlahan dua perempuan bersaudara dalam satu akad,
perempuan kelima ketika seorang laki-laki masih memiliki empat istri, serta wanita musyrik menurut
sebagian pendapat (Al-Zuhaili, 1989, p. hal. 43-45) Keharaman ini bersifat temporal dan terkait kondisi
tertentu yang dapat berubah sesuai situasi. Berarti bisa dipahami bahwa pembahasan mengenai
mahram tidak hanya mencakup dasar nash al-Qur’an dan hadis, tetapi juga mencakup klasifikasi figh

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220 155 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220

@B Mailiza Fitria ef al. Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Resiliensi Larangan Perkawinan Anlorwor%o Nogcm Singkarak Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’'ah

yang membantu memahami ruang lingkup pergaulan, aurat, dan hukum safar dalam Islam. Penjelasan
ini memperkuat bahwa aturan mahram merupakan bagian penting dari syari’at Islam dalam menata
hubungan keluarga dan menjaga kemaslahatan sosial dalam kehidupan bermasyarakat.

Saddu al-Dzari’ah

Jika dikaji secara etimologi Saddu al-Dzari’ah ( %x_Yxs) merupakan bentuk idhafah (frase)
yang terdiri dari dua kata yakni Saddu ( >~)dan Dzari’ah  (3x_3)). Kata Saddu () merupakan kata
benda abstrak (mashdar) dari lx - 2w -aw yang memiliki arti menutup, mengunci atau menyumbat
(Munawir, 2008). Sedangkan kata Dzari’ah (4,3 Ymerupakan kata benda (isim) bentuk tunggal yang
berarti perantara (washilah)(Munawir, 2008), yang dijadikan sarana atau jalan menuju suatu yang lain.

Imam asy-Syatibi menyatakan bahwa yang dimaksud dengan saddu al-dzari'ah adalah menolak
sesuatu yang boleh (jaiz) agar tidak mengantarkan kepada sesuatu yang dilarang (mamnu’) (Asy-
Syatibi, n.d.). Dengan ungkapan yang senada, menurut Imam asy-Syaukani bahwa yang dimaksud
dengan saddu al- dzari'ah adalah masalah atau perkara yang pada lahirnya dibolehkan namun akan
mengantarkan kepada perbuatan yang dilarang (al-mahzhur)(Asy-Syaukani, 1994) Pengertian seperti
ini didukung juga oleh Mukhtar Yahya dan Fatchurrahman, mereka berdua berpendapat bahwa yang
dimaksud dengan saddu al- dzari'ah adalah meniadakan atau menutup jalan yang menuju kepada
perbuatan yang terlarang (Yahya & Fathurrahman, 1986).

Ada beberapa perbedaan pendapat ulama terhadap keberadaan saddu al-dzari’ah sebagai
hujjah atau dalil dalam menetapkan hukum syara’. Ulama Malikiyyah dan ulama Hanabillah
menyatakan bahwa saddu al- dzhari’‘ah dapat diterima sebagai salah satu dalil dalam menetapkan
hukum syara’ (Al-Zuhaili, 1986, p. hal. 823-829). Sementara pada golongan Hanafiyyah, Syafi'iyyah dan
Syi’ah hanya menerima saddu al-dzari’ah dalam masalah tertentu dan mereka tidakmenjadikannya
sebagai dalil dalam masalah-masalah lain. Misalnya, Imam Syafi'i membolehkan seseorang yang kena
udzur, seperti sakit dan musafir meninggalkan shalat Jum’at dan menggantikannya dengan shalat
zhuhur (Al-Syatibi, 1980, p. hal. 194-198).

Menurut Imam Ibnu Qayyim bahwa saddu al dzari’ah itu ada empat macam, yaitu yang
pertama: sesuatu yang sejak semula dapat mengantarkan kepada mafsadat, seperti minum khamar
bisa membuat mabuk, kedua: sesuatu yang awalnya hanya media sesuatu yang boleh, namun menjadi
perantara mafsadat, seperti jual beli untuk membolehkan riba, ketiga: sesuatu yang pada dasarnya
perantara sesuatu yang boleh tanpa disertai tujuan mafsadat, namun cenderung kepada mafsadat
seperti shalat di depan kuburan, dan yang ketiga : sesuatu yang dasarnya perantara sesuatu yang boleh
tanpa disertai tujuan mafsadat namun terdapat kemungkinan mafsadat tetapi sisi mashlahatnya lebih
dominan seperti memandang perempuan yang dipinang (al-Jawziyyah, 1991). Sehingga dapat
dipahami bahwa yang dimaksud dengan saddu al- dzari'ah, yang merupakan salah satu dari teori
penetapan hukum Islam, adalah menetapkan hukum larangan atas suatu perbuatan tertentu yang
pada dasarnya diperbolehkan untuk mencegah terjadinya perbuatan lain yang dilarang maupun suatu
perbuatan tertentu yang pada dasarnya sudah dilarang untuk mencegah terjadinya perbuatan lain
yang dilarang.

DISCUSSION

Larangan perkawinan antara warga Nagari Singkarak dan Saniangbaka merupakan salah satu
tradisi adat yang hingga kini masih dipertahankan oleh masyarakat di Kecamatan X Koto Singkarak
Kabupaten Solok Sumatera Barat. Tradisi ini berakar pada kisah sejarah lisan yang telah diwariskan
secara turun-temurun, dan menjadi bagian penting dari identitas sosial kedua nagari tersebut. Asal

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220 156 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220

@B Mailiza Fitria ef al. Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Resiliensi Larangan Perkawinan Anlorwor%o Nogcm Singkarak Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’'ah

mula larangan ini berawal dari cerita tentang seorang raja yang dahulu memerintah di wilayah danau
Singkarak dan memiliki dua orang istri yang masing-masing tinggal di dua nagari berbeda, yaitu di
Nagari Singkarak dan Nagari Saniangbaka (Z. K. Rahmadhan, personal communication, 2025).

Menurut penuturan para ninik mamak dan tokoh adat setempat, kedua istri raja tersebut
masing-masing melahirkan keturunan yang kemudian berkembang menjadi dua kelompok masyarakat
besar, yakni masyarakat nagari Singkarak dan masyarakat nagari Saniangbaka (Dhea, 2020). Walaupun
secara geografis mereka terpisah oleh danau, hubungan darah yang mengikat keturunan kedua istri
tersebut diyakini sangat kuat. Mereka dianggap berasal dari satu garis keturunan (satu ayah, berbeda
ibu), sehingga masyarakat adat menganggap hubungan antar warga kedua nagari ini sebagai hubungan
sesaudara (saparuik) (Z. A. Dt. Marajo, personal communication, 2025).

Seiring berjalannya waktu, kedua nagari ini tumbuh menjadi dua komunitas yang memiliki
kemiripan dalam berbagai aspek kehidupan sosial dan budaya. Kesamaan tersebut terlihat dalam
bahasa, sistem kekerabatan, adat istiadat, serta gaya hidup sehari-hari. Bahkan dalam struktur sosial
dan adatnya, kedua nagari memiliki pola kepemimpinan adat dan sistem suku yang hampir identik (Z.
K. Rahmadhan, personal communication, 2025). Kesamaan tersebut memperkuat keyakinan
masyarakat bahwa kedua nagari ini berasal dari akar genealogis (silsilah) yang sama, sehingga
perkawinan antar warga keduanya dipandang sebagai hal yang tidak pantas dan melanggar norma adat
(Z. A. Dt. Marajo, personal communication, 2025).

Berdasarkan pandangan adat Minangkabau, perkawinan yang terjadi di antara orang yang
dianggap saparuik (satu keturunan) adalah bentuk pelanggaran terhadap prinsip kemurnian garis
keturunan (Sari, 2018). Oleh sebab itu, para pemuka adat menetapkan larangan kawin antara warga
nagari Singkarak dan Saniangbaka sebagai bentuk penghormatan terhadap garis darah leluhur serta
upaya menjaga kehormatan nagari. Lebih lanjut bahwa larangan ini bukan hanya memiliki nilai
genealogis, tetapi juga mengandung dimensi moral dan sosial yang kuat.

Kemudian bahwa salah satu aspek yang memperlihatkan keteguhan masyarakat nagari
Singkarak dan Saniangbaka dalam mempertahankan larangan perkawinan antar anak nagari adalah
keberadaan sanksi sosial yang tegas terhadap para pelanggarnya (Z. A. Dt. Marajo, personal
communication, 2025). Sebelumnya bahwa, dalam sistem sosial adat Minangkabau, sanksi memiliki
fungsi moral sekaligus preventif, yakni untuk menjaga kehormatan nagari (marwah nagari) dan
memastikan bahwa nilai-nilai adat tetap dihormati oleh setiap warga. Sanksi tersebut tidak bersifat
administratif atau material, melainkan sanksi sosial kultural yang berakar pada prinsip pengucilan
(ostracism) dan penolakan sosial terhadap pelanggar (A., 1984, p. hal. 56-59).

Bagi pasangan yang melanggar larangan perkawinan antara warga nagari Singkarak dan
Saniangbaka, masyarakat adat menetapkan ketentuan yang sangat ketat. Di mana mereka tidak
diizinkan menetap di nagari asalnya, baik di nagari Singkarak maupun di Saniangbaka dengan alasan
apapun. Keputusan ini didasarkan pada pandangan bahwa tindakan melanggar larangan adat dianggap
sebagai bentuk pelanggaran terhadap kehormatan leluhur dan pengabaian terhadap kesepakatan
sosial yang diwariskan turun-temurun (Z. K. Rahmadhan, personal communication, 2025). Dengan
demikian, larangan tinggal di nagari sendiri merupakan simbol penegakan nilai-nilai moral dan bentuk
penegasan terhadap norma adat yang dilanggar.

Walaupun demikian, masyarakat setempat masih memberikan batasan kemanusiaan dan
kekeluargaan, yakni pelanggar tetap diperbolehkan mengunjungi keluarga yang tinggal di nagari
asalnya, namun dengan ketentuan bahwa mereka tidak diperkenankan untuk menginap. lJika
seseorang yang melanggar larangan ini kedapatan bermalam di wilayah nagarinya, maka ia akan
langsung diusir oleh masyarakat adat sebagai bentuk penegakan norma dan penghormatan terhadap

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220 157 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220

@B Mailiza Fitria ef al. Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Resiliensi Larangan Perkawinan Anlorwor%o Nogcm Singkarak Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’'ah

keputusan kolektif nagari (Z. K. Rahmadhan, personal communication, 2025). Tentu saja kebijakan ini
menunjukkan adanya keseimbangan antara ketegasan adat dan rasa kemanusiaan yang masih dijaga
dalam masyarakat adat yang bersangkutan. Yang menariknya adalah bahwa sanksi ini bersifat
permanen dan tidak dapat ditebus dengan harta, permohonan maaf, atau intervensi pihak mana pun.
Tidak ada mekanisme “penebusan adat” seperti dalam pelanggaran adat lainnya yang memungkinkan
pelaku memulihkan status sosialnya melalui denda atau ritual adat tertentu. Ketentuan ini
menandakan bahwa pelanggaran terhadap larangan perkawinan dianggap sebagai pelanggaran berat
terhadap kehormatan leluhur dan kesucian hubungan kekerabatan antar warga nagari.

Dari sudut pandang sosiologis, keberadaan sanksi sosial semacam ini berfungsi sebagai alat
kontrol sosial (social control) yang efektif untuk menjaga stabilitas norma dalam masyarakat (Maulida,
2025). Sanksi tersebut menumbuhkan efek jera dan sekaligus memperkuat kesadaran kolektif
masyarakat terhadap pentingnya menjaga warisan leluhur. Selain itu, penerapan sanksi permanen ini
juga memperlihatkan adanya resiliensi sosial, yakni keteguhan masyarakat adat dalam
mempertahankan nilai-nilai budaya dan moral di tengah arus modernisasi yang cenderung menuntut
rasionalisasi terhadap praktik-praktik adat.

Sejatinya bahwa masyarakat meyakini dengan melanggar larangan tersebut dapat
menimbulkan berbagai kemudharatan, seperti tidak adanya perkembangan dari segi ekonomi dan
keturunan, ketidakharmonisan sosial serta murka dari leluhur (T. Mulyani, personal communication,
2025). Karena itu, sanksi sosial bagi pelanggar adat ini cukup berat berupa pengucilan, penolakan oleh
kaum, atau tidak diakuinya perkawinan tersebut dalam adat nagari. Mekanisme sanksi ini berfungsi
sebagai alat kontrol sosial agar masyarakat tetap patuh terhadap ketentuan adat yang diwariskan
turun-temurun (Fadli, 2024). Dalam konteks yang lebih luas, larangan ini mencerminkan bentuk
resiliensi sosial dan budaya masyarakat Minangkabau dalam menjaga nilai-nilai adat. Meski zaman
telah berubah dan pengaruh modernisasi semakin kuat, namun masyarakat nagari Singkarak dan
Saniangbaka tetap mempertahankan larangan tersebut sebagai simbol identitas dan ketaatan
terhadap leluhur. Artinya bahwa, asal usul larangan perkawinan antara warga nagari Singkarak dan
Saniangbaka tidak hanya bersumber dari legenda lokal, tetapi juga mengandung nilai-nilai sosial, moral
dan spiritual yang memperlihatkan bagaimana masyarakat adat membangun sistem hukum dan norma
mereka sendiri untuk menjaga keharmonisan dan kelangsungan kehidupan sosial berdasarkan warisan
leluhur.

Selanjutnya larangan perkawinan antara warga nagari Singkarak dan Saniangbaka yang disertai
dengan penerapan sanksi sosial menunjukkan adanya keselarasan dengan prinsip saddu al-dzari‘ah
dalam system hukum Islam. Saddu al-dzari‘ah yang secara etimologis berarti “menutup jalan”,
sedangkan secara terminologis dipahami sebagai upaya preventif untuk menutup segala bentuk
perbuatan yang secara potensial dapat mengantarkan pada kemudaratan atau kerusakan sosial dan
moral (Al-Syatibi, 1996, p. 11). Prinsip ini merupakan salah satu bentuk rasionalitas hukum Islam yang
menekankan aspek kehati-hatian dalam mencegah terjadinya mafsadah (kerusakan) sebelum ia benar-
benar terjadi.Dengan demikian secara kolektif masyarakat nagari Singkarak dan Saniangbaka
memandang larangan perkawinan antar anak nagari sebagai langkah preventif untuk menjaga
kemaslahatan bersama (maslahah ‘ammah).

Selain itu, bagi pihak pelanggar yang telah memilih untuk menikah dengan warga dari nagari
yang dilarang, konsekuensi sosial yang diterima kerap dianggap terlalu berat. Larangan untuk menetap
di nagari asal dan ketentuan bahwa mereka hanya boleh berkunjung tanpa diizinkan menginap sering
kali menimbulkan perasaan terasing, kehilangan identitas sosial, bahkan keterputusan hubungan
emosional dengan komunitas tempat mereka dibesarkan (Z. K. Rahmadhan, personal communication,

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220 158 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220

@B Mailiza Fitria ef al. Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Resiliensi Larangan Perkawinan Anlorwor%o Nogcm Singkarak Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’'ah

2025). Dari sudut pandang mereka, sanksi yang bersifat permanen dan tidak dapat ditebus dengan
apapun menunjukkan kekakuan sistem adat yang kurang memberikan ruang bagi rekonsiliasi sosial
atau penyesuaian terhadap perubahan nilai-nilai kemasyarakatan yang lebih inklusif (Dahri et al., 2024,
p. 31).

Namun, dari perspektif masyarakat adat secara umum, keberlakuan sanksi tersebut justru
menjadi simbol dari komitmen kolektif untuk menjaga integritas dan kesucian garis keturunan, serta
mencegah potensi konflik sosial yang dapat muncul akibat pernikahan yang dianggap melanggar
norma genealogis (Efrianto, 2024, p. 111). Pandangan ini didukung oleh prinsip saddu al-dzari‘ah
dalam hukum Islam, yang menekankan pentingnya menutup segala jalan yang berpotensi
menimbulkan kemudaratan sosial dan moral. Sehingga ketegangan antara kelompok yang menolak
dan mereka yang mendukung larangan ini menunjukkan adanya dinamika sosial yang kompleks antara
aspirasi modern yang menuntut kebebasan individu dan kekuatan tradisi yang menekankan nilai
kolektif serta keharmonisan sosial. Walaupun perbedaan pandangan tersebut terus berlangsung,
hingga kini larangan ini tetap dipertahankan sebagai bagian dari identitas budaya dan moral
masyarakat setempat, menandakan bahwa resiliensi adat masih memiliki daya hidup yang kuat dalam
menghadapi arus perubahan zaman.

Lalu dalam konteks masyarakat adat di Nagari Singkarak dan Saniangbaka, larangan
perkawinan antar warga dua nagari tersebut dapat dimaknai sebagai implementasi nilai-nilai preventif
sebagaimana ditekankan dalam konsep saddu al-dzari‘ah. Masyarakat adat meyakini bahwa
perkawinan antara dua pihak yang masih dianggap memiliki hubungan darah dari satu garis keturunan
yakni keturunan seorang raja yang dahulu memiliki dua istri di kedua nagari itu berpotensi
menimbulkan pelanggaran terhadap norma genealogis, konflik sosial, serta terganggunya
keharmonisan hubungan antar nagari (T. Mulyani, personal communication, 2025). Oleh karena itu,
penetapan larangan ini berfungsi sebagai langkah pencegahan terhadap kemungkinan munculnya
fitnah, pertikaian dan perpecahan sosial di masa depan.

Sanksi sosial yang diterapkan terhadap pelanggar juga memperkuat fungsi preventif tersebut.
Dengan melarang pelaku menetap di nagari asal dan menolak setiap bentuk toleransi terhadap
pelanggaran, masyarakat menegaskan pentingnya menjaga kemurnian nilai adat dan kehormatan
nagari. Sikap tegas ini sejalan dengan tujuan saddu al-dzari‘ah, yakni menutup segala jalan menuju
kemafsadatan (dar’ al-mafasid). Penerapan sanksi permanen tanpa adanya jalan penebusan
menunjukkan bahwa pelanggaran terhadap norma ini dipandang sebagai ancaman serius terhadap
tatanan sosial dan moral masyarakat adat.

Lebih lanjut dari perspektif hukum Islam, pendekatan masyarakat adat ini dapat dikategorikan
sebagai upaya perlindungan terhadap kemaslahatan sosial (maslahah ‘ammah), karena larangan
tersebut bukan dimaksudkan untuk menvyulitkan, tetapi justru untuk memelihara keharmonisan,
mencegah konflik dan menjaga marwah serta identitas nagari (Munif, 2020). Dengan demikian,
substansi nilai yang terkandung dalam larangan ini bersifat konstruktif dan sesuai dengan semangat
hukum Islam yang mengutamakan pencegahan terhadap kemudaratan. Lebih jauh, praktik ini juga
menggambarkan adanya asimilasi antara nilai adat Minangkabau dengan prinsip hukum Islam.
Ungkapan adat yang basandi syara’, syara’ basandi Kitabullah menjadi dasar filosofis bagi masyarakat
dalam menafsirkan tindakan-tindakan sosial, termasuk dalam hal perkawinan (Latif, 2023). Maka,
larangan perkawinan antara warga Singkarak dan Saniangbaka bukanlah bentuk penolakan terhadap
syari’at, melainkan ekspresi lokal dari prinsip syar‘iat yang diterapkan melalui pendekatan adat.

Sehingga dapat disimpulkan bahwa larangan perkawinan yang disertai sanksi sosial tersebut
merupakan bentuk nyata penerapan prinsip saddu al-dzari‘ah dalam konteks lokal, di mana

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220 159 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220

@B Mailiza Fitria ef al. Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Resiliensi Larangan Perkawinan Anlorwor%o Nogcm Singkarak Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’'ah

masyarakat adat berupaya menutup segala kemungkinan yang dapat menimbulkan kerusakan sosial,
menjaga kehormatan leluhur, serta mempertahankan keseimbangan dan keharmonisan sosial dalam
kehidupan bermasyarakat. Larangan ini tidak semata-mata dimaknai sebagai bentuk pembatasan
kebebasan individu, tetapi lebih sebagai mekanisme sosial untuk menjaga tatanan moral dan adat yang
telah diwariskan secara turun-temurun. Artinya, masyarakat memandang bahwa menjaga nilai-nilai
kolektif dan kehormatan sosial jauh lebih penting dibandingkan kepentingan pribadi. Sikap ini
menunjukkan bahwa prinsip saddu al-dzari‘ah tidak hanya relevan dalam hukum Islam normatif, tetapi
juga hidup dan berkembang dalam praktik sosial masyarakat adat yang menjunjung tinggi nilai-nilai
kehati-hatian (ihtiyath) serta pencegahan terhadap potensi konflik dan disintegrasi sosial.

CONCLUSION

Larangan perkawinan antarwarga nagari Singkarak dan Saniangbaka merupakan bentuk
keteguhan masyarakat adat dalam mempertahankan nilai-nilai leluhur di tengah arus modernisasi
yang terus berkembang. Tradisi ini berakar pada keyakinan genealogis bahwa kedua nagari berasal dari
satu garis keturunan, sehingga perkawinan di antara keduanya dianggap melanggar norma kesucian
hubungan darah dan kehormatan adat. Keberlanjutan larangan ini menunjukkan resiliensi sosial
masyarakat, yaitu kemampuan untuk menjaga keseimbangan antara pelestarian nilai tradisional dan
adaptasi terhadap perubahan sosial. Sanksi sosial yang diberlakukan bagi pelanggar dengan tidak
diizinkannya menetap dan dilarang menginap di nagari asal telah mencerminkan kuatnya sistem
kontrol sosial yang berfungsi menjaga stabilitas dan moralitas komunitas. Dalam perspektif hukum
Islam, praktik ini selaras dengan konsep saddu al-dzari‘ah, yaitu upaya mencegah terjadinya
kemudaratan dan menjaga kemaslahatan bersama (maslahah ‘ammah). Artinya, larangan ini bukan
sekadar tradisi lokal, melainkan bentuk kehati-hatian moral dan sosial yang berakar pada prinsip
syari’‘at. Dengan demikian, tradisi ini memperlihatkan bahwa nilai adat Minangkabau yang
berlandaskan falsafah adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah masih hidup dan relevan hingga
kini. Larangan tersebut menjadi simbol kearifan lokal yang mampu menyatukan adat dan agama dalam
menjaga martabat, kesucian, serta keharmonisan sosial masyarakat di dua nagari tersebut.

REFERENCES

A., Navis. A. (1984). Alam Terkembang Jadi Guru: Adat dan Kebudayaan Minangkabau. Grafiti Press.

al-Jawziyyah, I. Q. (1991). I'lam al-Muwaqqi’in ‘an Rabb al-’Alamin. Dar al-Kutub al-limiyyah.

al-Qurtubt, A. ‘Abd A. M. ibn A. (2006). Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an (Vol. 5). Dar al-Kutub al-limiyyah.

Al-Bukhart. (1987). Sahih al-Bukhari no. 2645 (Mustafa Dib al-Bugha, Ed.). Dar Ibn Kathir.

Al-Hajjaj, Muslim ibn. (1992). Sahih Muslim, Kitab ar-Rada’, no. 1444. Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

Ali, H. Z. (2022). Hukum Islam: Pengantar llmu Hukum Islam di Indonesia. Sinar Grafika.

Al-Syatibi. (1996). Al-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah (‘Abdullah Darraz, Ed.). Dar al- Ma’rifah.

Al-Syatibi, A. I. (1980). Al-Muwafaqat fi Usdl al-Shari‘ah,. Dar al- Ma’rifah.

Al-Zuhaili, W. (1984). Al-Figh al-Islami wa Adillatuh. Dar al-Fikr.

Al-Zuhaili, W. (1986). Usal al-Figh al-Islami,. Dar al-Fikr.

Al-Zuhaili, W. (1989). Al-Figh al-Islami wa Adillatuh. Dar al-Fikr.

Amir, M. (2018). Konsep Nertralitas Terhadap Ketentuan Pelanggaran Disiplin Aparat Sipil Negara.
Petitum, 6(2), 87-97.

Asy-Syatibi, A. I. (n.d.). AI-Muwaffaqat Fi Ushul Al-Syari’ah (Vol. 4). Daar al-Kutub al-Islamiyyah.

Asy-Syaukani, M. bin A. (1994). Irsyad Al-Fuhul lla Tahqiq al-Haqq Min ‘llm al-Ushul. Daar al-Kutub al-
Islamiyyah.

Asy-Syirazi, A. I. (1995). Al-Muhadzdzab fi Figh asy-Syafi‘i (Vol. 2). Dar al-Kutub al-limiyyah.

Dahri, M., Chandra, F., & Sari, F. K. (2024). Filsafat Adat. Meja limiah Publikasi.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220 160 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220

@B Mailiza Fitria ef al. Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Resiliensi Larangan Perkawinan Anlorwor%o Nogcm Singkarak Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’'ah

Dhea, T. (2020). Tinjauan Hukum Terhadap Perkawinan Pada Masyarakat Adat Kenagarian Singkarak
Kabupaten Solok Sumatera Barat. [Disertasi]. Universitas Islam Riau.

Dt. Marajo, Z. A. (2025). Resiliensi Larangan Perkawinan Antar Warga Nagari Singkarak dengan
Saniangbaka Perspektif Saddu a-Dzari’ah [Personal communication].

Durkheim, E. (1984). The Division of Labor in Society. Free Press.

Efrianto, G. (2024). Hukum Adat. PT. Literasi Nusantara Abadi Grup.

Fadli, M. (2024). Pengakuan Dan Perlindungan Negara Terhadap Hukum Adat Dalam Mendorong
Kepatuhan Hukum Berbasis Nilai-Nilai Budaya Lokal Di Indonesia. Majalah Hukum Nasional,
54(2), 283-314.

Haryati, T. A., Zuhri, A., & Mutohharoh, A. (2025). Dinamika Resiliensi dan Spiritualitas Penganut
Agama Lokal di Indonesia. UIN KH. Abdurrahman Wabhid.

Latif, H. M. (2023). Adat Bersendi Syara Syara Bersendi Kitabullah (Syara Mengato Adat Memakai). PT
Salim Media Indonesia.

Luthar, S. S., Cicchetti, D., & Becker, B. (2000). The Construct of Resilience: A Critical Evaluation and
Guidelines for Future Work. Child Development, 71(3), 543-562.

Ma‘luf, L. (1986). Al-Munijid fi al-Lughah wa al-A‘lam. Dar al-Masyriq.

Matakena, F., Pariela, T. D., & Darakay, Y. (2024). Kosmologi Negeri dan Resiliensi Sosial Masyarakat
Pulau: Upaya Pengelolaan Konflik dan Damai Keberlanjutan. Jurnal IImu Sosial Dan Humaniora,
13(1), 191-201.

Maulida, K. (2025). Kriminalitas dan Hukum: Perspektif Sosiologi Terkait Kontrol Sosial dan Hukum.
Jurnal Hukum Caraka Justitia, 5(1), 14-28.

Mulyani, T. (2025). Resiliensi Larangan Perkawinan Antar Warga Nagari Singkarak dengan
Saniangbaka Perspektif Saddu a-Dzari’ah [Personal communication].

Munawir, A. W. (2008). Ahmad Warson Munawir, Kamus Al-Munawir Arab-Indonesia Terlengkap.
Pustaka Progresif.

Munif, A. (2020). Implementasi Konsep Maslahah ‘Ammah dalam Tradisi Sosial Masyarakat Muslim.
Jurnal Hukum Islam, 12(2), 210.

Musyafak, N., & Nisa, L. C. (2020). Resiliensi Masyarakat Melawan Radikalisme; Aksi Damai dalam
Konflik Agama. Lawwana.

Nabila, D., Eficandra, E., & Zulkifli, Z. (2024). Customary Intervention in Marriage Prohibition: A Study
of the Prohibition of Abstinence Marriages in Nagari Singkarak and Nagari Saniangbaka, X Koto
Singkarak. Jurnal Integrasi Ilmu Syariah (Jisrah), 5(3), 216—220.

Rahmadhan, Z. K. (2025). Resiliensi Larangan Perkawinan Antar Warga Nagari Singkarak dengan
Saniangbaka Perspektif Saddu a-Dzari’ah [Personal communication].

Rutter, M. (1985). Resilience in the Face of Adversity: Protective Factors and Resistance to Psychiatric
Disorder. British Journal of Psychiatry, 147(3), 598.

Santrock, J. W. (2011). Life-Span Development (13th ed.). McGraw-Hill.

Saputra, D. (2009). LARANGAN PERKAWINAN ANTARA ANAK NAGARI SINGKARAK DENGAN ANAK
NAGARI SANIANGBAKA DI KABUPATEN SOLOK DITINJAU DARI HUKUM ISLAM DAN UNDANG-
UNDANG NOMOR 1 TAHUN 1974 TENTANG PERKAWINAN. [Tesis]. Universitas Andalas.

Sari, E. K. (2018). Analisis Larangan Nikah Sesuku Di Minangkabau Ditinjau Dari Magqashid Syari’ah
[Disertasi]. AIN Curup.

Smith, Asplund, & Marzuki. (2008). Hukum hak asasi manusia. Pusat Studi Hak Asasi Manusia.
Universitas Islam Indonesia.

Syarifuddin, A. (1984). Pelaksanaan Hukum Kewarisan Islam dalam Lingkungan Adat Minangkabau.
Gunung Agung.

Taufig, M. (2021). Konsep dan Sumber Hukum: Analisis Perbandingan Sistem Hukum Islam dan Sistem
Hukum Positif. Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum Islam, 5(2), 87-98.

Ungar, M. (2012). The Social Ecology of Resilience: A Handbook of Theory and Practice. Springer.

Werner, E. E., & Smith, R. S. (1992). Overcoming the Odds: High Risk Children from Birth to Adulthood.
Cornell University Press.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220 161 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220

BMailiza Fitria ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Resiliensi Larangan Perkawinan Antarwarga Nagari Singkarak Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari'ah

Wolin, S., & Wolin, S. (1993). The Resilient Self: How Survivors of Troubled Families Rise Above
Adversity. Villard Books.
Yahya, M., & Fathurrahman. (1986). Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Islam: Figh Islami. PT. Al-Ma’arif.

. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220 162 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220

