
 

Mailiza Fitria et al. 

JILAW : Journal Islamic Law and Wisdom  

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220 

 

JILAW : Jurnal Islamic Law and Wisdom 

e-ISSN: 3109-5259   

Vol. 1 No. 2 Edition December 2025 

 

 

©2024  by the authors. Submitted for open access publication under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution-
ShareAlike 4.0 International License-(CC-BY-SA) (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

 

RESILIENSI LARANGAN PERKAWINAN ANTARWARGA NAGARI SINGKARAK DENGAN 
SANIANGBAKA PERSPEKTIF SADDU AL DZARI’AH 

 
Mailiza Fitria1, Zhaky Kastia Rahmadhan2, Rahmad Gunawan3, Beni Firdaus4, Iti Septi5 

 

*Corespondence : 
Email : 
mailizafitria@gmail.com 

zakikastiar@gmail.com 

rahmadgunawan1945@gm
ail.com 

beni.firdaus1979@gmail.co
m 

itisepti@uca.id 

Abstract  
The prohibition of marriage between residents of Nagari Singkarak and Nagari 
Saniangbaka is a social tradition that remains strong to this day. This prohibition stems 
from the historical belief that the ancestors of both nagari came from the same father, 
albeit different mothers, and are therefore considered to be closely related. This study 
aims to examine the factors that cause this prohibition to remain in place and analyze 
them from the perspective of saddu al-dzari'ah, a concept in Islamic law that aims to 
prevent harm. This study uses a qualitative method with a normative-sociological 
approach through interviews with various parties from the local community, 
supported by reference data from relevant books and articles. The results show that 
this marriage prohibition persists because of the witnesses required for violators and 
its relevance to the principle of saddu al-dzari'ah, as it aims to prevent things that can 
cause social and moral harm, such as kinship conflicts, social tensions, and violations 
of the sanctity of blood relations. The community's determination to uphold this 
prohibition reflects the resilience of traditions combined with Minangkabau religious 
and cultural values. Although some people feel disappointed because the prohibition 
limits their freedom to choose a life partner, in general, the community considers that 
this provision brings mutual benefit. Thus, the prohibition of marriage between 
residents of Singkarak and Saniangbaka can be understood as an implementation of 
the principle of saddu al-dzari'ah in a socio-cultural context that aims to maintain the 
honor, friendship, and social stability of the community. 
Abstrak 
Larangan perkawinan antarawarga nagari Singkarak dengan warga nagari 
Saniangbaka merupakan tradisi sosial yang masih bertahan kuat hingga kini. Larangan 
ini berakar dari keyakinan sejarah bahwa nenek moyang kedua nagari tersebut 
berasal dari ayah yang sama, meskipun berbeda ibu, sehingga dianggap memiliki 
hubungan kekerabatan dekat. Penelitian ini bertujuan untuk melihat faktor-faktor 
penyebab bertahannya aturan larangan tersebut dan menganilisisnya dalam 
perspektif saddu al-dzari‘ah, yakni konsep dalam hukum Islam yang bertujuan 
menutup jalan menuju kemudaratan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif 
dengan pendekatan normatif-sosiologis melalui wawancara dengan berbagai pihak 
dari masyarakat setempat, serta didukung dengan data referensi dari kitab, artikel 
dan sumber-sumber yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa larangan 
perkawinan ini tetap bertahan karena adanya saksi yang diterapkan bagi pihak 
pelanggar dan memiliki dasar hukum yaitu prinsip saddu al-dzari‘ah, karena bertujuan 
mencegah terjadinya hal-hal yang dapat menimbulkan kemudaratan sosial dan moral, 
seperti konflik kekerabatan, ketegangan sosial, dan pelanggaran terhadap nilai-nilai 
kesucian hubungan darah. Keteguhan masyarakat dalam mempertahankan larangan 
ini mencerminkan adanya resiliensi tradisi yang berpadu dengan nilai-nilai keagamaan 
dan adat Minangkabau. Meskipun terdapat sebagian pihak yang merasa kecewa 
karena larangan tersebut membatasi kebebasan dalam memilih pasangan hidup, 
namun secara umum masyarakat menilai bahwa ketentuan ini membawa 
kemaslahatan bersama. Dengan demikian, larangan perkawinan antar warga nagari 
Singkarak dan Saniangbaka dapat dipahami sebagai bentuk implementasi prinsip 
saddu al-dzari‘ah dalam konteks sosial budaya yang bertujuan menjaga kehormatan, 
silaturahmi dan stabilitas sosial masyarakat. 

Affiliation: 
1Universitas Islam Negeri Sjech 

M. Djamil Djambek 
Bukittinggi, Indonesia 

2 Universitas Islam Negeri Sjech 
M. Djamil Djambek 
Bukittinggi, Indonesia 

3 1Universitas Islam Negeri Sjech 
M. Djamil Djambek 
Bukittinggi, Indonesia 

4 Universitas Islam Negeri Sjech 
M. Djamil Djambek 
Bukittinggi, Indonesia 

5 Universitas Cendekia 
Abditama Tangerang, 

   Indonesia 

 

 

 

Article History : 
Submission : 21 September 
2025 
Revised : 24 Oktober 2025 
Accepted : 26 November 2025 
Published : 31 Desember 2025 
 
 

Keyword : Resilience, 
Marriage Prohibition, 
Saddu al-Dzari'ah 

 

mailto:mailizafitria@gmail.com
mailto:zakikastiar@gmail.com
mailto:rahmadgunawan1945@gmail.com
mailto:rahmadgunawan1945@gmail.com
mailto:beni.firdaus1979@gmail.com
mailto:beni.firdaus1979@gmail.com
mailto:itisepti@uca.id


 

Mailiza Fitria et al. 
Resiliensi Larangan Perkawinan Antarwarga Nagari Singkarak 
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’ah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220    152 | Page 

INTRDUCTION  

Larangan perkawinan antara warga Nagari Singkarak dan warga Nagari Saniangbaka 

merupakan salah satu tradisi sosial yang hingga kini masih dipertahankan oleh masyarakat setempat 

(Dhea, 2020). Meskipun hidup di era modern dengan arus globalisasi nilai, namun masyarakat kedua 

nagari tersebut tetap menjaga larangan ini dengan penuh kesadaran sebagai bukti penghormatan 

terhadap adat leluhur. Secara historis, larangan ini berakar dari keyakinan bahwa nenek moyang kedua 

nagari berasal dari ayah yang sama meskipun berbeda ibu (Dhea, 2020). Hubungan genealogis tersebut 

dianggap sebagai ikatan darah yang menuntut penjagaan kesucian, sehingga perkawinan antarwarga 

kedua nagari dinilai tidak pantas dan berpotensi menimbulkan kemudaratan sosial maupun moral. 

Kebertahanan atau resiliensi tradisi ini tidak lepas dari beberapa faktor yang saling terkait, sehingga 

pelanggaran terhadap larangan ini yang berpotensi menimbulkan konflik sosial dan dianggap sebagai 

bentuk ketidaktaatan terhadap adat yang berakar dari syari’at Islam bisa dihindari (Musyafak & Nisa, 

2020, p. 23). 

Selanjutnya studi tentang larangan perkawinan antarwarga di Nagari Singkarak dan 

Saniangbaka ini telah diteliti oleh peneliti sebelumnya yaitu : Pertama penelitian tentang praktik 

larangan perkawinan antarwarga antara dua nagari di Sumatera Barat, yakni nagari Singkarak dan 

nagari Saniangbaka (X Koto Singkarak)(Nabila et al., 2024) , kedua penelitian tentang tinjauan hukum 

terhadap perkawinan pada masyarakat adat kenagarian Singkarak Kabupaten Solok Sumatera Barat 

(Dhea, 2020), ketiga penelitian tentang larangan perkawinan antara anak nagari singkarak dengan anak 

nagari Saniangbaka di Kabupaten Solok ditinjau dari hukum Islam dan Undang-Undang nomor 1 tahun 

1974 tentang perkawinan (Saputra, 2009). Secara umum penelitian-penelitian tersebut 

menggambarkan bahwa larangan perkawinan antara warga nagari Singkarak dan Saniangbaka 

merupakan manifestasi dari kekuatan adat yang masih berperan besar dalam mengatur kehidupan 

sosial masyarakat Minangkabau, meskipun secara hukum Islam bertentangan dan menurut undang-

undang modern, larangan tersebut bersifat tidak mengikat secara normatif. 

Adapun penelitian ini bertujuan untuk menemukan rasionalitas hukum adat dalam perspektif 

saddu al-dzari‘ah (Al-Syatibi, 1996, p. 11), dengan menelaah mekanisme sosial dan sanksi adat yang 

memperkuat kebertahanan tradisi larangan ini. Sehingga melalui penelitian ini akan terlihat bahwa 

tradisi bukan sekadar warisan budaya, tetapi juga instrumen pencegahan kerusakan sosial yang 

memiliki relevansi dengan prinsip-prinsip syari’at Islam, sekaligus memberikan kontribusi teoretis dan 

filosofis, dengan menghubungkan konsep fiqh klasik (saddu al-dzari‘ah) dengan realitas sosial 

kontemporer, serta menyoroti fungsi sanksi sosial sebagai instrumen peneguhan nilai preventif dalam 

adat Minangkabau. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya membahas legitimasi larangan, tetapi 

juga menjelaskan mekanisme sosial dan keagamaan yang membuat larangan tersebut tetap bertahan 

hingga kini, serta relevansinya dengan prinsip pencegahan kemudaratan dalam hukum Islam. Maka hal 

inilah yang penulis teliti, sekaligus menjadi pembeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya.  

 

METHODS 

Penelitian ini berlokasi di  nagari Singkarak dan Saniangbaka kecamatan X Koto Singkarak 

kabupaten Solok provinsi Sumatera Barat yang menerapkan aturan melarang anak nagarinya saling 

melakukan perkawinan. Penelitian ini bersifat kualitatif dan data utamanya didapatkan melalui 

observasi dan wawancara mendalam. Ada tiga tahap dalam pengumpulan data penelitian ini: Pertama 

dengan desk-review, yaitu membaca artikel-artikel dan berita-berita berkenaan dengan persoalan 

yang dibahas. Hasil bacaan ini mengarahkan penulis untuk membuat pertanyaan penelitian dari pihak-

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220


 

Mailiza Fitria et al. 
Resiliensi Larangan Perkawinan Antarwarga Nagari Singkarak 
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’ah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220    153 | Page 

pihak yang diwawancarai. Kedua, melakukan observasi terhadap aturan larangan anak nagarinya saling 

melakukan perkawinan. Observasi dilakukan untuk memetakan data yang dibutuhkan berkenaan 

pemberlakuan aturan larangan anak nagarinya saling melakukan perkawinan , mulai  dari asal mula 

pemberlakuan aturan, respon masyarakat dan sampai kepada penerapan saksi adat terhadap 

pelanggaran yang dilakukan. Ketiga, wawancara yang mendalam yang dilakukan dengan dua cara; 

pertama bertemu langsung dengan informan dan kedua, melalui wawancara via telepon ketika penulis 

membutuhkan data tambahan.  

Setelah data terkumpul, penulis akan mengelompokkannya sesuai dengan kelompok data, dan 

selanjutnya akan disusun secara sistematis. Adapun dalam menganalisis data penulis menggunakan 

metode deskriptif dan induktif. Metode deskriptif digunakan untuk menguraikan dan menjelaskan 

data secara lebih sempurna, sedangkan metode induktif digunakan untuk mengambil kesimpulan 

umum dari data-data subjektif yang didapatkan dari masing-masing informan penelitian.  

 

RESULT AND DISCUSSION 

RESULT 

Resiliensi 

Secara etimologis, kata resiliensi berasal dari bahasa Latin “resilire” yang berarti “melenting 

kembali” atau “bangkit kembali” (Santrock, 2011, p. 36). Dalam terminologi sosial, resiliensi diartikan 

sebagai kemampuan individu, kelompok, atau masyarakat untuk bertahan, menyesuaikan diri, serta 

bangkit kembali dari tekanan, tantangan, atau perubahan tanpa kehilangan identitas dan nilai-nilai 

dasarnya (Werner & Smith, 1992, p. 5). Dengan kata lain, resiliensi menggambarkan kekuatan internal 

suatu sistem sosial dalam menghadapi disrupsi (perubahan secara cepat) dan tetap mempertahankan 

keberlangsungannya. Menurut Luthar, Cicchetti, dan Becker bahwa resiliensi adalah a dynamic process 

encompassing positive adaptation within the context of significant adversity yaitu suatu proses dinamis 

yang mencerminkan adaptasi positif dalam menghadapi situasi sulit (Luthar et al., 2000). Artinya, 

resiliensi bukan hanya tentang kemampuan untuk bertahan secara pasif, tetapi juga mencakup upaya 

aktif untuk menyesuaikan diri secara konstruktif terhadap perubahan yang mengancam stabilitas 

sosial.  Sementara itu, Wolin dan Wolin memandang resiliensi sebagai daya lenting moral dan sosial 

yang memungkinkan seseorang atau masyarakat untuk tetap teguh terhadap nilai-nilai yang 

diyakininya, walaupun mengalami tekanan dari luar (Wolin & Wolin, 1993, p. 15). Dalam konteks 

masyarakat tradisional, resiliensi tidak hanya mencakup aspek psikologis, tetapi juga kekuatan kolektif 

dalam menjaga identitas, sistem nilai dan tradisi budaya (Ungar, 2012, p. 13). 

Dalam perspektif sosiologi budaya, resiliensi dapat dimaknai sebagai kemampuan suatu 

komunitas mempertahankan struktur sosial, nilai-nilai adat dan kepercayaan kolektifnya di tengah 

perubahan zaman. Resiliensi sosial terbentuk melalui jaringan nilai, norma, dan sistem kepercayaan 

yang berfungsi sebagai benteng moral dalam menghadapi pengaruh eksternal (Haryati et al., 2025, p. 

15). Dengan demikian, resiliensi sosial bukanlah bentuk penolakan terhadap perubahan, tetapi upaya 

adaptif untuk menyeleksi dan menyaring perubahan agar tidak mengikis nilai-nilai utama dalam 

kehidupan masyarakat. 

Lebih jauh, resiliensi sosial merupakan manifestasi dari kesadaran kolektif (collective 

consciousness) yang tumbuh dari pengalaman sejarah bersama, sistem kepercayaan dan rasa tanggung 

jawab sosial terhadap kelangsungan identitas budaya (Durkheim, 1984, p. 60). Dalam masyarakat 

tradisional seperti Minangkabau, nilai-nilai adat tidak hanya menjadi pedoman perilaku, tetapi juga 

menjadi simbol kehormatan dan martabat sosial (Syarifuddin, 1984, p. 27). Oleh karena itu, setiap 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220


 

Mailiza Fitria et al. 
Resiliensi Larangan Perkawinan Antarwarga Nagari Singkarak 
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’ah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220    154 | Page 

bentuk perubahan yang berpotensi melemahkan nilai-nilai adat akan direspons dengan mekanisme 

pertahanan sosial, seperti penguatan norma, penegakan sanksi adat dan pendidikan nilai melalui 

keluarga serta lembaga adat (A., 1984, p. 56). 

Terakhir, resiliensi juga berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang menjaga agar 

hubungan antaranggota masyarakat tetap harmonis (Rutter, 1985). Ketika nilai-nilai eksternal seperti 

modernisasi, rasionalisme, atau liberalisme masuk ke dalam lingkungan sosial, maka masyarakat yang 

resilien tidak serta-merta menolaknya, melainkan melakukan proses seleksi nilai (value filtering) untuk 

menentukan mana yang dapat disesuaikan dengan budaya lokal dan mana yang perlu ditolak 

(Matakena et al., 2024). Sehingga melalui proses inilah yang kemudian membuat tradisi adat tetap 

hidup tanpa kehilangan relevansinya. 

 

Pelarangan  

Secara umum, pelarangan merujuk pada tindakan atau kebijakan yang menghentikan atau 

mencegah suatu aktivitas, perilaku, atau akses terhadap sesuatu (Amir, 2018). Menurut para ahli 

hukum, pelarangan adalah suatu tindakan atau kebijakan yang diberlakukan oleh pemerintah atau 

otoritas yang memiliki wewenang untuk mengatur perilaku masyarakat, dengan tujuan untuk menjaga 

ketertiban, keamanan, atau keadilan dalam suatu negara atau wilayah (Ali, 2022). Dalam konteks 

sosiologi, pelarangan sering dilihat sebagai bentuk kontrol sosial yang dilakukan oleh masyarakat atau 

kelompok tertentu untuk mengatur perilaku anggotanya agar sesuai dengan norma-norma sosial yang 

berlaku dalam suatu budaya atau komunitas (Taufiq, 2021). Sedangkan dalam kerangka etika dan hak 

asasi manusia, pelarangan mungkin dilihat sebagai intervensi yang membatasi kebebasan individu, dan 

oleh karena itu harus dijustifikasi dengan alasan yang kuat dan mempertimbangkan prinsip-prinsip 

keadilan serta dampaknya terhadap hak-hak individu (Smith et al., 2008). 

Jadi bisa disimpulkan bahwa pelarangan merupakan tindakan atau kebijakan yang 

menghentikan atau membatasi suatu aktivitas, perilaku, atau akses terhadap sesuatu. Hal ini bisa 

dilakukan oleh pemerintah, lembaga, atau masyarakat dengan tujuan untuk menjaga ketertiban, 

keamanan, keadilan, kontrol sosial, atau kesehatan. Pengertian pelarangan dapat bervariasi 

tergantung pada konteksnya, dan dipahami dari berbagai perspektif seperti hukum, sosiologi, 

ekonomi, kesehatan, etika dan hak asasi manusia. Dalam implementasinya, pelarangan harus 

dijustifikasi dengan alasan yang kuat dan mempertimbangkan berbagai aspek, termasuk konsekuensi 

dan dampaknya terhadap individu dan masyarakat. 

 

Mahram 

Dalam hukum Islam, istilah mahram (محرم) memiliki makna penting dalam pembahasan fiqh 

munakahat dan adab pergaulan antara laki-laki dan perempuan. Secara etimologis, kata mahram 

berasal dari akar kata harama (حرم) yang berarti “diharamkan” atau “tidak diperbolehkan” (Ma‘luf, 

1986, p. 145). Secara terminologis, mahram adalah orang-orang yang haram dinikahi, baik secara 

muʾabbad (selamanya) maupun muʾaqqat (sementara). Keharaman yang bersifat muʾabbad 

disebabkan oleh hubungan nasab, persusuan, dan persemendaan; sedangkan keharaman yang bersifat 

muʾaqqat mencakup larangan menikahi perempuan tertentu dalam kondisi atau waktu tertentu, 

seperti perempuan musyrik, perempuan yang sedang dalam iddah, menggabungkan dua perempuan 

bersaudara dalam satu pernikahan, atau menikahi istri orang (Al-Zuhaili, 1984, p. 42). 

Al-Qur’an secara tegas menyebutkan kategori mahram dalam Surat An-Nisa ayat 23, yang 

merinci dengan sangat jelas perempuan-perempuan yang haram dinikahi. Dalam ayat tersebut, Allah 

SWT berfirman bahwa yang diharamkan dinikahi oleh seorang laki-laki adalah ibu, anak perempuan, 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220


 

Mailiza Fitria et al. 
Resiliensi Larangan Perkawinan Antarwarga Nagari Singkarak 
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’ah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220    155 | Page 

saudara perempuan, saudara perempuan ayah, saudara perempuan ibu, anak perempuan dari saudara 

laki-laki, anak perempuan dari saudara perempuan, ibu yang menyusuinya, saudara-saudara 

perempuan sesusuan, ibu mertua, anak-anak tiri yang berada dalam pemeliharaan dari istri yang telah  

dicampuri, (tetapi jika belum dicampuri, maka tidak berdosa  dinikahi ), istri dari anak kandung dan 

diharamkan pula menghimpun dua saudara perempuan sekaligus. Maka ayat inilah yang menjadi 

menjadi dasar utama dalam penetapan hukum mengenai siapa saja perempuan yang tidak boleh 

dinikahi oleh seorang laki-laki. Larangan tersebut pada dasarnya meliputi tiga bentuk hubungan, yaitu 

nasab (keturunan), raḍa‘ah (persusuan), dan musaharah (persemendaan atau hubungan karena 

pernikahan), berikut uraiannya  (al-Qurubī, 2006, pp. 99–100):  

Pertama, larangan karena nasab mencakup hubungan darah langsung seperti ibu, anak, 

saudara, bibi  dan keponakan. Hubungan ini bersifat abadi dan tidak dapat berubah oleh sebab apa 

pun, karena berkaitan langsung dengan kehormatan dan kelangsungan garis keturunan (hifz an-nasab) 

(Al-Zuhaili, 1984, p. 43). Kedua, larangan karena raḍa‘ah (persusuan) menunjukkan bahwa Islam tidak 

hanya membatasi hubungan biologis, tetapi juga memperluasnya pada hubungan sosial yang memiliki 

kedekatan emosional seperti hubungan ibu dan anak melalui penyusuan. Dalam hal ini, Rasulullah SAW 

bersabda bahwa diharamkan karena susuan apa yang diharamkan karena nasab. Hadis ini menjelaskan 

bahwa hukum-hukum keharaman akibat hubungan nasab berlaku pula terhadap hubungan persusuan 

(Al-Hajjaj, Muslim ibn, 1992). Artinya, ibu yang menyusui seseorang memiliki kedudukan yang sama 

dengan ibu kandungnya dalam hal keharaman menikah, demikian pula dengan saudara sesusuan, bibi 

sesusuan, dan keponakan sesusuan. Hikmah di balik ketentuan ini adalah menjaga kehormatan dan 

kesucian ikatan sosial yang terbentuk melalui penyusuan, agar hubungan yang menyerupai ikatan 

keluarga kandung tidak ternodai oleh pernikahan yang dilarang. Ketiga, larangan karena musaharah 

(persemendaan) berlaku bagi pihak-pihak yang terhubung melalui akad nikah (Asy-Syirazi, 1995, p. 48). 

Misalnya, seorang laki-laki haram menikahi ibu mertua, anak tiri dari istri yang telah digauli, menantu 

perempuan, serta istri ayahnya. Hubungan ini bukan karena ikatan darah, melainkan karena 

kehormatan yang muncul akibat akad pernikahan yang sah. Islam menempatkan hubungan 

persemendaan pada posisi yang mulia, karena pernikahan menciptakan keterikatan moral dan sosial 

yang harus dijaga kesuciannya 

Dengan demikian ulama telah membagi mahram ke dalam dua kategori utama, yaitu mahram 

muʾabbad dan mahram muʾaqqat. Pembagian ini diperlukan untuk memahami apakah keharaman 

menikah bersifat permanen atau temporal.Pertama, mahram muʾabbad, yaitu orang-orang yang 

haram dinikahi untuk selamanya dan keharaman ini bersifat tetap dan tidak berubah oleh kondisi apa 

pun. Mahram muʾabbad mencakup tiga sebab: (a) karena nasab, seperti ibu, nenek dari pihak ayah 

maupun ibu, anak perempuan, saudara perempuan, bibi (ʿammah dan khālah), serta keponakan (Al-

Zuhaili, 1989, p. hal. 39-41), (b) karena persusuan (raḍāʿah), yaitu siapa pun yang menjadi mahram 

melalui susuan sebagaimana berlaku pada nasab,(Al-Bukhārī, 1987) dan (c) karena persemendaan 

(muṣāharah), seperti ibu mertua, menantu perempuan, anak tiri (apabila ibunya telah digauli), dan istri 

ayah atau istri anak (Al-Zuhaili, 1989, p. hal. 41). Kedua, mahram muʾaqqat, yaitu mereka yang haram 

dinikahi hanya untuk sementara waktu. Keharamannya akan hilang ketika penyebabnya hilang. Contoh 

mahram muʾaqqat antara lain perempuan yang sedang berada dalam masa iddah, perempuan yang 

masih berstatus istri laki-laki lain, penjumlahan dua perempuan bersaudara dalam satu akad, 

perempuan kelima ketika seorang laki-laki masih memiliki empat istri, serta wanita musyrik menurut 

sebagian pendapat (Al-Zuhaili, 1989, p. hal. 43-45) Keharaman ini bersifat temporal dan terkait kondisi 

tertentu yang dapat berubah sesuai situasi. Berarti bisa dipahami bahwa pembahasan mengenai 

mahram tidak hanya mencakup dasar nash al-Qur’an dan hadis, tetapi juga mencakup klasifikasi fiqh 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220


 

Mailiza Fitria et al. 
Resiliensi Larangan Perkawinan Antarwarga Nagari Singkarak 
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’ah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220    156 | Page 

yang membantu memahami ruang lingkup pergaulan, aurat, dan hukum safar dalam Islam. Penjelasan 

ini memperkuat bahwa aturan mahram merupakan bagian penting dari syari’at Islam dalam menata 

hubungan keluarga dan menjaga kemaslahatan sosial dalam kehidupan bermasyarakat. 

 

Saddu al-Dzari’ah 

Jika dikaji secara etimologi Saddu  al-Dzari’ah ( سدالذريعة(  merupakan bentuk idhafah  (frase) 

yang terdiri dari dua kata yakni Saddu   (   سد ) dan Dzari’ah      )الذريعة ). Kata Saddu (سد ) merupakan kata 

benda abstrak (mashdar) dari سدا    -  يسد  -سد     yang  memiliki arti menutup, mengunci atau menyumbat 

(Munawir, 2008). Sedangkan kata Dzari’ah (الذريعة  (merupakan kata benda (isim) bentuk tunggal yang 

berarti perantara (washilah)(Munawir, 2008),  yang dijadikan sarana atau jalan menuju suatu yang lain. 

Imam asy-Syatibi menyatakan bahwa yang dimaksud dengan saddu al-dzari'ah adalah menolak 

sesuatu yang boleh (jaiz) agar tidak mengantarkan kepada sesuatu yang dilarang (mamnu’) (Asy-

Syatibi, n.d.). Dengan ungkapan yang senada, menurut Imam asy-Syaukani bahwa yang dimaksud 

dengan saddu al- dzari'ah adalah masalah atau perkara yang pada lahirnya dibolehkan namun akan 

mengantarkan kepada perbuatan yang dilarang (al-mahzhur)(Asy-Syaukani, 1994) Pengertian seperti 

ini didukung juga oleh Mukhtar Yahya dan Fatchurrahman, mereka berdua berpendapat bahwa yang 

dimaksud dengan saddu al- dzari'ah adalah meniadakan atau menutup jalan yang menuju kepada 

perbuatan yang terlarang (Yahya & Fathurrahman, 1986). 

Ada beberapa perbedaan pendapat ulama terhadap keberadaan saddu al-dzari’ah sebagai 

hujjah atau dalil dalam menetapkan hukum syara’. Ulama Malikiyyah dan ulama Hanabillah 

menyatakan bahwa saddu al- dzhari’ah dapat diterima sebagai salah satu dalil dalam menetapkan 

hukum syara’ (Al-Zuhaili, 1986, p. hal. 823-829). Sementara pada golongan Hanafiyyah, Syafi’iyyah dan 

Syi’ah hanya menerima saddu al-dzari’ah dalam masalah tertentu dan mereka tidak menjadikannya 

sebagai dalil dalam masalah-masalah lain.iiMisalnya, Imam Syafi’i membolehkan seseorang yang kena 

udzur, seperti sakit dan musafir meninggalkan shalat Jum’at dan menggantikannya dengan shalat 

zhuhur (Al-Syatibi, 1980, p. hal. 194-198).  

Menurut Imam Ibnu Qayyim bahwa saddu al dzari’ah itu ada empat macam, yaitu yang 

pertama: sesuatu yang sejak semula dapat mengantarkan kepada mafsadat, seperti minum khamar 

bisa membuat mabuk, kedua: sesuatu yang awalnya hanya media sesuatu yang boleh, namun menjadi 

perantara mafsadat, seperti jual beli untuk membolehkan riba, ketiga: sesuatu yang pada dasarnya 

perantara sesuatu yang boleh tanpa disertai tujuan mafsadat, namun cenderung kepada mafsadat 

seperti shalat di depan kuburan, dan yang ketiga : sesuatu yang dasarnya perantara sesuatu yang boleh 

tanpa disertai tujuan mafsadat namun terdapat kemungkinan mafsadat tetapi sisi mashlahatnya lebih 

dominan seperti memandang perempuan yang dipinang (al-Jawziyyah, 1991). Sehingga dapat 

dipahami bahwa yang dimaksud dengan saddu al- dzari'ah, yang merupakan salah satu dari teori 

penetapan hukum Islam,  adalah menetapkan hukum larangan atas suatu perbuatan tertentu yang 

pada dasarnya diperbolehkan untuk mencegah terjadinya perbuatan lain yang dilarang maupun suatu 

perbuatan tertentu yang pada dasarnya sudah dilarang untuk mencegah terjadinya perbuatan lain 

yang dilarang.  

 

DISCUSSION 

Larangan perkawinan antara warga Nagari Singkarak dan Saniangbaka merupakan salah satu 

tradisi adat yang hingga kini masih dipertahankan oleh masyarakat di Kecamatan X Koto Singkarak 

Kabupaten Solok Sumatera Barat. Tradisi ini berakar pada kisah sejarah lisan yang telah diwariskan 

secara turun-temurun, dan menjadi bagian penting dari identitas sosial kedua nagari tersebut. Asal 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220


 

Mailiza Fitria et al. 
Resiliensi Larangan Perkawinan Antarwarga Nagari Singkarak 
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’ah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220    157 | Page 

mula larangan ini berawal dari cerita tentang seorang raja yang dahulu memerintah di wilayah danau 

Singkarak dan memiliki dua orang istri yang masing-masing tinggal di dua nagari berbeda, yaitu di 

Nagari Singkarak dan Nagari Saniangbaka (Z. K. Rahmadhan, personal communication, 2025). 

Menurut penuturan para ninik mamak dan tokoh adat setempat, kedua istri raja tersebut 

masing-masing melahirkan keturunan yang kemudian berkembang menjadi dua kelompok masyarakat 

besar, yakni masyarakat nagari Singkarak dan masyarakat nagari Saniangbaka (Dhea, 2020). Walaupun 

secara geografis mereka terpisah oleh danau, hubungan darah yang mengikat keturunan kedua istri 

tersebut diyakini sangat kuat. Mereka dianggap berasal dari satu garis keturunan (satu ayah, berbeda 

ibu), sehingga masyarakat adat menganggap hubungan antar warga kedua nagari ini sebagai hubungan 

sesaudara (saparuik) (Z. A. Dt. Marajo, personal communication, 2025).  

Seiring berjalannya waktu, kedua nagari ini tumbuh menjadi dua komunitas yang memiliki 

kemiripan dalam berbagai aspek kehidupan sosial dan budaya. Kesamaan tersebut terlihat dalam 

bahasa, sistem kekerabatan, adat istiadat, serta gaya hidup sehari-hari. Bahkan dalam struktur sosial 

dan adatnya, kedua nagari memiliki pola kepemimpinan adat dan sistem suku yang hampir identik (Z. 

K. Rahmadhan, personal communication, 2025). Kesamaan tersebut memperkuat keyakinan 

masyarakat bahwa kedua nagari ini berasal dari akar genealogis (silsilah) yang sama, sehingga 

perkawinan antar warga keduanya dipandang sebagai hal yang tidak pantas dan melanggar norma adat 

(Z. A. Dt. Marajo, personal communication, 2025). 

Berdasarkan pandangan adat Minangkabau, perkawinan yang terjadi di antara orang yang 

dianggap saparuik (satu keturunan) adalah bentuk pelanggaran terhadap prinsip kemurnian garis 

keturunan (Sari, 2018). Oleh sebab itu, para pemuka adat menetapkan larangan kawin antara warga 

nagari Singkarak dan Saniangbaka sebagai bentuk penghormatan terhadap garis darah leluhur serta 

upaya menjaga kehormatan nagari. Lebih lanjut bahwa larangan ini bukan hanya memiliki nilai 

genealogis, tetapi juga mengandung dimensi moral dan sosial yang kuat. 

Kemudian bahwa salah satu aspek yang memperlihatkan keteguhan masyarakat nagari 

Singkarak dan Saniangbaka dalam mempertahankan larangan perkawinan antar anak nagari adalah 

keberadaan sanksi sosial yang tegas terhadap para pelanggarnya (Z. A. Dt. Marajo, personal 

communication, 2025). Sebelumnya bahwa, dalam sistem sosial adat Minangkabau, sanksi memiliki 

fungsi moral sekaligus preventif, yakni untuk menjaga kehormatan nagari (marwah nagari) dan 

memastikan bahwa nilai-nilai adat tetap dihormati oleh setiap warga. Sanksi tersebut tidak bersifat 

administratif atau material, melainkan sanksi sosial kultural yang berakar pada prinsip pengucilan 

(ostracism) dan penolakan sosial terhadap pelanggar (A., 1984, p. hal. 56-59). 

Bagi pasangan yang melanggar larangan perkawinan antara warga nagari Singkarak dan 

Saniangbaka, masyarakat adat menetapkan ketentuan yang sangat ketat. Di mana mereka tidak 

diizinkan menetap di nagari asalnya, baik di nagari Singkarak maupun di Saniangbaka dengan alasan 

apapun. Keputusan ini didasarkan pada pandangan bahwa tindakan melanggar larangan adat dianggap 

sebagai bentuk pelanggaran terhadap kehormatan leluhur dan pengabaian terhadap kesepakatan 

sosial yang diwariskan turun-temurun (Z. K. Rahmadhan, personal communication, 2025). Dengan 

demikian, larangan tinggal di nagari sendiri merupakan simbol penegakan nilai-nilai moral dan bentuk 

penegasan terhadap norma adat yang dilanggar. 

Walaupun demikian, masyarakat setempat masih memberikan batasan kemanusiaan dan 

kekeluargaan, yakni pelanggar tetap diperbolehkan mengunjungi keluarga yang tinggal di nagari 

asalnya, namun dengan ketentuan bahwa mereka tidak diperkenankan untuk menginap. Jika 

seseorang yang melanggar larangan ini kedapatan bermalam di wilayah nagarinya, maka ia akan 

langsung diusir oleh masyarakat adat sebagai bentuk penegakan norma dan penghormatan terhadap 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220


 

Mailiza Fitria et al. 
Resiliensi Larangan Perkawinan Antarwarga Nagari Singkarak 
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’ah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220    158 | Page 

keputusan kolektif nagari (Z. K. Rahmadhan, personal communication, 2025). Tentu saja kebijakan ini 

menunjukkan adanya keseimbangan antara ketegasan adat dan rasa kemanusiaan yang masih dijaga 

dalam masyarakat adat yang bersangkutan. Yang menariknya adalah bahwa sanksi ini bersifat 

permanen dan tidak dapat ditebus dengan harta, permohonan maaf, atau intervensi pihak mana pun. 

Tidak ada mekanisme “penebusan adat” seperti dalam pelanggaran adat lainnya yang memungkinkan 

pelaku memulihkan status sosialnya melalui denda atau ritual adat tertentu. Ketentuan ini 

menandakan bahwa pelanggaran terhadap larangan perkawinan dianggap sebagai pelanggaran berat 

terhadap kehormatan leluhur dan kesucian hubungan kekerabatan antar warga nagari. 

Dari sudut pandang sosiologis, keberadaan sanksi sosial semacam ini berfungsi sebagai alat 

kontrol sosial (social control) yang efektif untuk menjaga stabilitas norma dalam masyarakat (Maulida, 

2025). Sanksi tersebut menumbuhkan efek jera dan sekaligus memperkuat kesadaran kolektif 

masyarakat terhadap pentingnya menjaga warisan leluhur. Selain itu, penerapan sanksi permanen ini 

juga memperlihatkan adanya resiliensi sosial, yakni keteguhan masyarakat adat dalam 

mempertahankan nilai-nilai budaya dan moral di tengah arus modernisasi yang cenderung menuntut 

rasionalisasi terhadap praktik-praktik adat. 

Sejatinya bahwa masyarakat meyakini dengan melanggar larangan tersebut dapat 

menimbulkan berbagai kemudharatan, seperti tidak adanya perkembangan dari segi ekonomi dan  

keturunan, ketidakharmonisan sosial serta murka dari leluhur (T. Mulyani, personal communication, 

2025). Karena itu, sanksi sosial bagi pelanggar adat ini cukup berat berupa pengucilan, penolakan oleh 

kaum, atau tidak diakuinya perkawinan tersebut dalam adat nagari. Mekanisme sanksi ini berfungsi 

sebagai alat kontrol sosial agar masyarakat tetap patuh terhadap ketentuan adat yang diwariskan 

turun-temurun (Fadli, 2024). Dalam konteks yang lebih luas, larangan ini mencerminkan bentuk 

resiliensi sosial dan budaya masyarakat Minangkabau dalam menjaga nilai-nilai adat. Meski zaman 

telah berubah dan pengaruh modernisasi semakin kuat, namun masyarakat nagari Singkarak dan 

Saniangbaka tetap mempertahankan larangan tersebut sebagai simbol identitas dan ketaatan 

terhadap leluhur. Artinya bahwa, asal usul larangan perkawinan antara warga nagari Singkarak dan 

Saniangbaka tidak hanya bersumber dari legenda lokal, tetapi juga mengandung nilai-nilai sosial, moral 

dan spiritual yang memperlihatkan bagaimana masyarakat adat membangun sistem hukum dan norma 

mereka sendiri untuk menjaga keharmonisan dan kelangsungan kehidupan sosial berdasarkan warisan 

leluhur.  

Selanjutnya larangan perkawinan antara warga nagari Singkarak dan Saniangbaka yang disertai 

dengan penerapan sanksi sosial menunjukkan adanya keselarasan dengan prinsip saddu al-dzari‘ah 

dalam system hukum Islam. Saddu al-dzari‘ah yang secara etimologis berarti “menutup jalan”, 

sedangkan secara terminologis dipahami sebagai upaya preventif untuk menutup segala bentuk 

perbuatan yang secara potensial dapat mengantarkan pada kemudaratan atau kerusakan sosial dan 

moral (Al-Syatibi, 1996, p. 11). Prinsip ini merupakan salah satu bentuk rasionalitas hukum Islam yang 

menekankan aspek kehati-hatian dalam mencegah terjadinya mafsadah (kerusakan) sebelum ia benar-

benar terjadi.Dengan demikian secara kolektif masyarakat nagari Singkarak dan Saniangbaka 

memandang larangan perkawinan antar anak nagari sebagai langkah preventif untuk menjaga 

kemaslahatan bersama (maslahah ‘ammah). 

Selain itu, bagi pihak pelanggar yang telah memilih untuk menikah dengan warga dari nagari 

yang dilarang, konsekuensi sosial yang diterima kerap dianggap terlalu berat. Larangan untuk menetap 

di nagari asal dan ketentuan bahwa mereka hanya boleh berkunjung tanpa diizinkan menginap sering 

kali menimbulkan perasaan terasing, kehilangan identitas sosial, bahkan keterputusan hubungan 

emosional dengan komunitas tempat mereka dibesarkan (Z. K. Rahmadhan, personal communication, 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220


 

Mailiza Fitria et al. 
Resiliensi Larangan Perkawinan Antarwarga Nagari Singkarak 
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’ah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220    159 | Page 

2025). Dari sudut pandang mereka, sanksi yang bersifat permanen dan tidak dapat ditebus dengan 

apapun menunjukkan kekakuan sistem adat yang kurang memberikan ruang bagi rekonsiliasi sosial 

atau penyesuaian terhadap perubahan nilai-nilai kemasyarakatan yang lebih inklusif (Dahri et al., 2024, 

p. 31). 

Namun, dari perspektif masyarakat adat secara umum, keberlakuan sanksi tersebut justru 

menjadi simbol dari komitmen kolektif untuk menjaga integritas dan kesucian garis keturunan, serta 

mencegah potensi konflik sosial yang dapat muncul akibat pernikahan yang dianggap melanggar 

norma genealogis (Efrianto, 2024, p. 111). Pandangan ini didukung oleh prinsip saddu al-dzari‘ah 

dalam hukum Islam, yang menekankan pentingnya menutup segala jalan yang berpotensi 

menimbulkan kemudaratan sosial dan moral. Sehingga ketegangan antara kelompok yang menolak 

dan mereka yang mendukung larangan ini menunjukkan adanya dinamika sosial yang kompleks antara 

aspirasi modern yang menuntut kebebasan individu dan kekuatan tradisi yang menekankan nilai 

kolektif serta keharmonisan sosial. Walaupun perbedaan pandangan tersebut terus berlangsung, 

hingga kini larangan ini tetap dipertahankan sebagai bagian dari identitas budaya dan moral 

masyarakat setempat, menandakan bahwa resiliensi adat masih memiliki daya hidup yang kuat dalam 

menghadapi arus perubahan zaman. 

Lalu dalam konteks masyarakat adat di Nagari Singkarak dan Saniangbaka, larangan 

perkawinan antar warga dua nagari tersebut dapat dimaknai sebagai implementasi nilai-nilai preventif 

sebagaimana ditekankan dalam konsep saddu al-dzari‘ah. Masyarakat adat meyakini bahwa 

perkawinan antara dua pihak yang masih dianggap memiliki hubungan darah dari satu garis keturunan 

yakni keturunan seorang raja yang dahulu memiliki dua istri di kedua nagari itu berpotensi 

menimbulkan pelanggaran terhadap norma genealogis, konflik sosial, serta terganggunya 

keharmonisan hubungan antar nagari (T. Mulyani, personal communication, 2025). Oleh karena itu, 

penetapan larangan ini berfungsi sebagai langkah pencegahan terhadap kemungkinan munculnya 

fitnah, pertikaian dan perpecahan sosial di masa depan. 

Sanksi sosial yang diterapkan terhadap pelanggar juga memperkuat fungsi preventif tersebut. 

Dengan melarang pelaku menetap di nagari asal dan menolak setiap bentuk toleransi terhadap 

pelanggaran, masyarakat menegaskan pentingnya menjaga kemurnian nilai adat dan kehormatan 

nagari. Sikap tegas ini sejalan dengan tujuan saddu al-dzari‘ah, yakni menutup segala jalan menuju 

kemafsadatan (dar’ al-mafasid). Penerapan sanksi permanen tanpa adanya jalan penebusan 

menunjukkan bahwa pelanggaran terhadap norma ini dipandang sebagai ancaman serius terhadap 

tatanan sosial dan moral masyarakat adat. 

Lebih lanjut dari perspektif hukum Islam, pendekatan masyarakat adat ini dapat dikategorikan 

sebagai upaya perlindungan terhadap kemaslahatan sosial (maslahah ‘ammah), karena larangan 

tersebut bukan dimaksudkan untuk menyulitkan, tetapi justru untuk memelihara keharmonisan, 

mencegah konflik dan menjaga marwah serta identitas nagari (Munif, 2020). Dengan demikian, 

substansi nilai yang terkandung dalam larangan ini bersifat konstruktif dan sesuai dengan semangat 

hukum Islam yang mengutamakan pencegahan terhadap kemudaratan. Lebih jauh, praktik ini juga 

menggambarkan adanya asimilasi antara nilai adat Minangkabau dengan prinsip hukum Islam. 

Ungkapan adat yang basandi syara’, syara’ basandi Kitabullah menjadi dasar filosofis bagi masyarakat 

dalam menafsirkan tindakan-tindakan sosial, termasuk dalam hal perkawinan (Latif, 2023). Maka, 

larangan perkawinan antara warga Singkarak dan Saniangbaka bukanlah bentuk penolakan terhadap 

syari’at, melainkan ekspresi lokal dari prinsip syar‘iat yang diterapkan melalui pendekatan adat. 

Sehingga dapat disimpulkan bahwa larangan perkawinan yang disertai sanksi sosial tersebut 

merupakan bentuk nyata penerapan prinsip saddu al-dzari‘ah dalam konteks lokal, di mana 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220


 

Mailiza Fitria et al. 
Resiliensi Larangan Perkawinan Antarwarga Nagari Singkarak 
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’ah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220    160 | Page 

masyarakat adat berupaya menutup segala kemungkinan yang dapat menimbulkan kerusakan sosial, 

menjaga kehormatan leluhur, serta mempertahankan keseimbangan dan keharmonisan sosial dalam 

kehidupan bermasyarakat. Larangan ini tidak semata-mata dimaknai sebagai bentuk pembatasan 

kebebasan individu, tetapi lebih sebagai mekanisme sosial untuk menjaga tatanan moral dan adat yang 

telah diwariskan secara turun-temurun. Artinya, masyarakat memandang bahwa menjaga nilai-nilai 

kolektif dan kehormatan sosial jauh lebih penting dibandingkan kepentingan pribadi. Sikap ini 

menunjukkan bahwa prinsip saddu al-dzari‘ah tidak hanya relevan dalam hukum Islam normatif, tetapi 

juga hidup dan berkembang dalam praktik sosial masyarakat adat yang menjunjung tinggi nilai-nilai 

kehati-hatian (ihtiyath) serta pencegahan terhadap potensi konflik dan disintegrasi sosial. 

 

CONCLUSION 

Larangan perkawinan antarwarga nagari Singkarak dan Saniangbaka merupakan bentuk 

keteguhan masyarakat adat dalam mempertahankan nilai-nilai leluhur di tengah arus modernisasi 

yang terus berkembang. Tradisi ini berakar pada keyakinan genealogis bahwa kedua nagari berasal dari 

satu garis keturunan, sehingga perkawinan di antara keduanya dianggap melanggar norma kesucian 

hubungan darah dan kehormatan adat. Keberlanjutan larangan ini menunjukkan resiliensi sosial 

masyarakat, yaitu kemampuan untuk menjaga keseimbangan antara pelestarian nilai tradisional dan 

adaptasi terhadap perubahan sosial. Sanksi sosial yang diberlakukan bagi pelanggar dengan tidak 

diizinkannya menetap dan dilarang menginap di nagari asal telah mencerminkan kuatnya sistem 

kontrol sosial yang berfungsi menjaga stabilitas dan moralitas komunitas. Dalam perspektif hukum 

Islam, praktik ini selaras dengan konsep saddu al-dzari‘ah, yaitu upaya mencegah terjadinya 

kemudaratan dan menjaga kemaslahatan bersama (maslahah ‘ammah). Artinya, larangan ini bukan 

sekadar tradisi lokal, melainkan bentuk kehati-hatian moral dan sosial yang berakar pada prinsip 

syari’at. Dengan demikian, tradisi ini memperlihatkan bahwa nilai adat Minangkabau yang 

berlandaskan falsafah adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah masih hidup dan relevan hingga 

kini. Larangan tersebut menjadi simbol kearifan lokal yang mampu menyatukan adat dan agama dalam 

menjaga martabat, kesucian, serta keharmonisan sosial masyarakat di dua nagari tersebut. 

 

REFERENCES 

A., Navis. A. (1984). Alam Terkembang Jadi Guru: Adat dan Kebudayaan Minangkabau. Grafiti Press. 
al-Jawziyyah, I. Q. (1991). I’lam al-Muwaqqi’in ’an Rabb al-’Alamin. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 
al-Qurṭubī, A. ‘Abd A. M. ibn A. (2006). Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an (Vol. 5). Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 
Al-Bukhārī. (1987). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī no. 2645 (Muṣṭafā Dīb al-Bughā, Ed.). Dār Ibn Kathīr. 
Al-Hajjaj, Muslim ibn. (1992). Sahih Muslim, Kitab ar-Rada‘, no. 1444. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Ali, H. Z. (2022). Hukum Islam: Pengantar Ilmu Hukum Islam di Indonesia. Sinar Grafika. 
Al-Syatibi. (1996). Al-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah (‘Abdullah Darraz, Ed.). Dar al- Ma’rifah. 
Al-Syatibi, A. I. (1980). Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah,. Dar al- Ma’rifah. 
Al-Zuhaili, W. (1984). Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh. Dar al-Fikr. 
Al-Zuhaili, W. (1986). Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī,. Dar al-Fikr. 
Al-Zuhaili, W. (1989). Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh. Dar al-Fikr. 
Amir, M. (2018). Konsep Nertralitas Terhadap Ketentuan Pelanggaran Disiplin Aparat Sipil Negara. 

Petitum, 6(2), 87–97. 
Asy-Syatibi, A. I. (n.d.). Al-Muwaffaqat Fi Ushul Al-Syari’ah (Vol. 4). Daar al-Kutub al-Islamiyyah. 
Asy-Syaukani, M. bin A. (1994). Irsyad Al-Fuhul Ila Tahqiq al-Haqq Min ‘Ilm al-Ushul. Daar al-Kutub al-

Islamiyyah. 
Asy-Syirazi, A. I. (1995). Al-Muhadzdzab fi Fiqh asy-Syafi‘i (Vol. 2). Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 
Dahri, M., Chandra, F., & Sari, F. K. (2024). Filsafat Adat. Meja Ilmiah Publikasi. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220


 

Mailiza Fitria et al. 
Resiliensi Larangan Perkawinan Antarwarga Nagari Singkarak 
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’ah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220    161 | Page 

Dhea, T. (2020). Tinjauan Hukum Terhadap Perkawinan Pada Masyarakat Adat Kenagarian Singkarak 
Kabupaten Solok Sumatera Barat. [Disertasi]. Universitas Islam Riau. 

Dt. Marajo, Z. A. (2025). Resiliensi Larangan Perkawinan  Antar Warga Nagari Singkarak dengan 
Saniangbaka Perspektif Saddu a-Dzari’ah [Personal communication]. 

Durkheim, É. (1984). The Division of Labor in Society. Free Press. 
Efrianto, G. (2024). Hukum Adat. PT. Literasi Nusantara Abadi Grup. 
Fadli, M. (2024). Pengakuan Dan Perlindungan Negara Terhadap Hukum Adat Dalam Mendorong 

Kepatuhan Hukum Berbasis Nilai-Nilai Budaya Lokal Di Indonesia. Majalah Hukum Nasional, 
54(2), 283–314. 

Haryati, T. A., Zuhri, A., & Mutohharoh, A. (2025). Dinamika Resiliensi dan Spiritualitas Penganut 
Agama Lokal di Indonesia. UIN KH. Abdurrahman Wahid. 

Latif, H. M. (2023). Adat Bersendi Syara Syara Bersendi Kitabullah (Syara Mengato Adat Memakai). PT 
Salim Media Indonesia. 

Luthar, S. S., Cicchetti, D., & Becker, B. (2000). The Construct of Resilience: A Critical Evaluation and 
Guidelines for Future Work. Child Development, 71(3), 543–562. 

Ma‘luf, L. (1986). Al-Munjid fi al-Lughah wa al-A‘lam. Dar al-Masyriq. 
Matakena, F., Pariela, T. D., & Darakay, Y. (2024). Kosmologi Negeri dan Resiliensi Sosial Masyarakat 

Pulau: Upaya Pengelolaan Konflik dan Damai Keberlanjutan. Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, 
13(1), 191–201. 

Maulida, K. (2025). Kriminalitas dan Hukum: Perspektif Sosiologi Terkait Kontrol Sosial dan Hukum. 
Jurnal Hukum Caraka Justitia, 5(1), 14–28. 

Mulyani, T. (2025). Resiliensi Larangan Perkawinan  Antar Warga Nagari Singkarak dengan 
Saniangbaka Perspektif Saddu a-Dzari’ah [Personal communication]. 

Munawir, A. W. (2008). Ahmad Warson Munawir, Kamus Al-Munawir Arab-Indonesia Terlengkap. 
Pustaka Progresif. 

Munif, A. (2020). Implementasi Konsep Maṣlaḥah ‘Ammah dalam Tradisi Sosial Masyarakat Muslim. 
Jurnal Hukum Islam, 12(2), 210. 

Musyafak, N., & Nisa, L. C. (2020). Resiliensi Masyarakat Melawan Radikalisme; Aksi Damai dalam 
Konflik Agama. Lawwana. 

Nabila, D., Eficandra, E., & Zulkifli, Z. (2024). Customary Intervention in Marriage Prohibition: A Study 
of the Prohibition of Abstinence Marriages in Nagari Singkarak and Nagari Saniangbaka, X Koto 
Singkarak. Jurnal Integrasi Ilmu Syariah (Jisrah), 5(3), 216–220. 

Rahmadhan, Z. K. (2025). Resiliensi Larangan Perkawinan  Antar Warga Nagari Singkarak dengan 
Saniangbaka Perspektif Saddu a-Dzari’ah [Personal communication]. 

Rutter, M. (1985). Resilience in the Face of Adversity: Protective Factors and Resistance to Psychiatric 
Disorder. British Journal of Psychiatry, 147(3), 598. 

Santrock, J. W. (2011). Life-Span Development (13th ed.). McGraw-Hill. 
Saputra, D. (2009). LARANGAN PERKAWINAN ANTARA ANAK NAGARI SINGKARAK DENGAN ANAK 

NAGARI SANIANGBAKA DI KABUPATEN SOLOK DITINJAU DARI HUKUM ISLAM DAN UNDANG-
UNDANG NOMOR 1 TAHUN 1974 TENTANG PERKAWINAN. [Tesis]. Universitas Andalas. 

Sari, E. K. (2018). Analisis Larangan Nikah Sesuku Di Minangkabau Ditinjau Dari Maqashid Syari’ah 
[Disertasi]. AIN Curup. 

Smith, Asplund, & Marzuki. (2008). Hukum hak asasi manusia. Pusat Studi Hak Asasi Manusia. 
Universitas Islam Indonesia. 

Syarifuddin, A. (1984). Pelaksanaan Hukum Kewarisan Islam dalam Lingkungan Adat Minangkabau. 
Gunung Agung. 

Taufiq, M. (2021). Konsep dan Sumber Hukum: Analisis Perbandingan Sistem Hukum Islam dan Sistem 
Hukum Positif. Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum Islam, 5(2), 87–98. 

Ungar, M. (2012). The Social Ecology of Resilience: A Handbook of Theory and Practice. Springer. 
Werner, E. E., & Smith, R. S. (1992). Overcoming the Odds: High Risk Children from Birth to Adulthood. 

Cornell University Press. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220


 

Mailiza Fitria et al. 
Resiliensi Larangan Perkawinan Antarwarga Nagari Singkarak 
dengan Saniangbaka Perspektif Saddu Al Dzari’ah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220    162 | Page 

Wolin, S., & Wolin, S. (1993). The Resilient Self: How Survivors of Troubled Families Rise Above 
Adversity. Villard Books. 

Yahya, M., & Fathurrahman. (1986). Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Islam: Fiqh Islami. PT. Al-Ma’arif. 
 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10220

