JILAW : Jurnal Islamic Law and Wisdom
i b e-ISSN: 3109-5259
Vol. 1 No. 2 Edition December 2025

&8 Mawardi Dalimunthe. vl
& JILAW : Journal Islamic Law and Wisdom
http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172

OAWA’ID FIQHIYYAH SEBAGAI PILAR KONSEPTUAL ®)
PENGEMBANGAN EKONOMI SYARIAH Chogk o

Mawardi Dalimunthe!

*Corespondence :

Email :
mawardi.dalimunthe@gmail.c
om

Affiliation:

!Sekolah Tinggi Agama Islam Al
Azhar Pekanbaru

Article History :

Submission : 22 September 2025
Revised : 23 Oktober 2025
Accepted : 27 November 2025
Published : 31 Desember 2025

Keyword :Qawa’id fighiyyah,
Sharia Economics, Sharia
Contract, Sharia Financial
Governance, Economic Justice

Abstract

The development of Islamic economics requires adaptive legal frameworks to
address emerging issues that are not explicitly regulated in the Qur’an and Hadith.
Qawa’id fighiyyah serve as an important legal foundation for formulating and
interpreting Islamic economic law in accordance with Sharia principles. This role
is crucial for strengthening justice, transparency, and sustainability in Islamic
economic practices. This study aims to examine the role of qawa’id fighiyyah as a
conceptual pillar in the development of Islamic economics while proposing a
conceptual framework in the form of a synthesis of figh maxims relevant to
contemporary Islamic economics. The novelty of this study lies in the synthesis of
qawa’id fighiyyah muamalah as a systematic normative framework for the
development of contemporary Islamic economics. The study employs a qualitative
method with a juridical-normative approach through a literature review of
classical and contemporary sources. The findings indicate that gawa id fighiyyah
facilitate the determination and interpretation of legal rulings for modern economic
transactions, ensure the validity of contracts, protect property rights, and promote
Justice, responsibility, and transparency in Islamic economics. The implications of
this study suggest that applying figh maxims as a normative analytical framework
can strengthen the governance of Islamic financial institutions, support the
formulation of equitable economic policies, and encourage innovation in Sharia-
compliant financial products that are responsive to contemporary dynamics.

Abstrak

Perkembangan ekonomi syariah menuntut aturan hukum yang adaptif untuk
mengatasi persoalan baru yang belum diatur secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan
Hadits. Qawa id fighiyyah menjadi landasan hukum penting untuk menetapkan dan
menafsirkan hukum ekonomi syariah agar tetap sesuai prinsip syariah. Hal ini
krusial untuk memperkuat keadilan, transparansi, dan keberlanjutan dalam
ekonomi syariah. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji peran gawa 'id fighiyyah
sebagai pilar konseptual dalam pengembangan eckonomi syariah, sekaligus
menawarkan suatu kerangka konseptual berupa sintesis kaidah-kaidah fighiyyah
yang relevan bagi ekonomi syariah kontemporer. Kebaruan penelitian ini terletak
pada sintesis gawa 'id fighiyyah muamalah sebagai kerangka normatif sistematis
bagi pengembangan ekonomi syariah kontemporer. Metode yang digunakan adalah
kualitatif dengan pendekatan yuridis-normatif melalui studi pustaka dari literatur
klasik dan kontemporer. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa gawa 'id fighiyyah
memberikan kemudahan dalam menafsirkan dan menetapkan hukum terhadap
transaksi ekonomi modern, menjamin keabsahan akad, melindungi hak
kepemilikan, dan mendorong keadilan, tanggung jawab, serta transparansi dalam
ekonomi Islam. Implikasi dari penelitian ini adalah penerapan kaidah figh sebagai
kerangka berpikir normatif dapat memperkuat tata kelola lembaga keuangan
syariah, membantuk perumusan kebijakan ekonomi berkeadilan, serta mendorong
inovasi produk keuangan sesuai prinsip syariah yang adaptif terhadap dinamika
zaman. Dengan demikian, gawa’id fighiyyah menjadi instrumen vital dalam
menjaga integritas dan keberlanjutan ekonomi syariah sekaligus meningkatkan
kepercayaan publik dan inklusi keuangan syariah secara berkelanjutan.




&BFirst Auhtor ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

INTRDUCTION

Perkembangan ekonomi syariah di era kontemprer telah menunjukkan dinamika yang
signifikan, baik dalam lingkup nasional maupun global. Sistem ekonomi yang berlandaskan
pada prinsip-prinsip syariah ini tidak hanya bertujuan untuk mencapai keuntungan material,
tetapi juga menekankan pada keadilan, kesimbangan, dan kemaslahatan umat. Dalam upaya
membangun kerangka ekonomi yang sesuai dengan nilai-nilai Islam, diperlukan fondasi
normatif yang kuat dan fleksibel, yang mampu menjawab tantangan zaman sekaligus menjaga
kesesuaian dengan ajaran syariah.

Salah satu instrumen penting dalam membangun kerangka konseptual ekonomi syariah
adalah kaidah fighiyyah (legal maxims). Al-Qarafi dan sejumlah ulama lainnya memilih
pendekatan kaidah fighiyyah dalam menyelesaikan permasalahan hukum Islam karena
pendekatan ini dianggap efisien dan sangat penting dalam merumuskan solusi hukum Islam.
Hal ini didasarkan pada beberapa alasan. Pertama, kaidah fighiyyah memiliki posisi yang
penting dalam tradisi keilmuan Islam, sebab tingkat keahlian seorang faqih sangat ditentukan
oleh sejauh mana ia menguasai kaidah-kaidah tersebut. Kedua, kaidah fighiyyah dapat dijadikan
sebagai dasar dalam proses pemberian fatwa. Ketiga, penggunaan kaidah ini mampu menyusun
ilmu fikih secara lebih sistematis, sehingga memudahkan dalam mengidentifikasi berbagai
cabang fikih yang jumlahnya sangat banyak. Keempat, kaidah fighiyyah berfungsi menyatukan
berbagai persoalan fikih yang tersebar ke dalam prinsip-prinsip umum yang lebih mudah diingat
dan dijaga. Kelima, kaidah ini menggambarkan secara jelas prinsip-prinsip umum fikih, yang
dapat memperluas wawasan dan membuka ruang berpikir dalam memahami hukum Islam.
Keenam, kaidah fighiyyah juga menghubungkan berbagai hukum cabang yang bersifat praktis
melalui dhawabit (batasan kaidah), yang menunjukkan bahwa setiap hukum memiliki
keterkaitan dengan satu i/lat (alasan hukum) tertentu, meskipun objek dan temanya berbeda.!

Seiring berkembangnya dinamika ekonomi modern, muncul berbagai persoalan baru
yang belum secara eksplisit diatur dalam nash Al-Qur’an dan hadits. Dalam konteks inilah,
kaidah fighiyyah hadir sebagai pilar konseptual yang sangat penting. Kaidah fighiyyah
merupakan prinsip-prinsip hukum Islam yang disarikan dari sumber utama syariat dan hasil
ijjtihad para ulama yang berfungsi sebagai pedoman dalam menetapkan hukum terhadap
masalah-masalah baru, khususnya di bidang muamalah dan transaksi ekonomi. Dengan adanya
kaidah fighiyyah, penetapan hukum ekonomi syariah dapat dilakukan secara lebih sistematis,
adaptif, dan tetap berada dalam koridor syariat, meskipun menghadapi perkembangan zaman
dan kompleksitas transaksi ekonomi modern.? Selain itu, kaidah fighiyyah juga membantu para
pelaku ekonomi, regulator, dan lembaga keuangan syariah dalam melegitimasi dan
menjustifikasi seluruh aktivitas ekonomi, baik dalam transaksi mono akad maupun multi akad.?

Kepentingan Qawaid Fighiyyah dalam proses istinbath dan penetapan hukum Islam
mencakup baik kasus-kasus yang telah maupun yang belum terjadi. Oleh karena itu, Qawaid
Fighiyyah berfungsi sebagai salah satu instrumen penting dalam menjawab persoalan hukum

1 Syamsul Hilal, “Urgensi Kaidah Fighiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Islam,” Al’Adalah 8,
no. 1 (2017): 1-12, https:/ / doi.org/10.24042/adalah.v13i3.161.

2 Hilal.

3 Sandy Rizki Febriadi, Neneng Nurhasanah, and Maman Surahman, “Pengembangan Kaidah
Fikih Fatwa Ekonomi Syariah DSN-MUL"” At-Tagadum, n.d.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 207 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

&BFirst Auhtor ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

yang belum memiliki ketentuan atau kejelasan hukum secara eksplisit. Dalam konteks
muamalah, baik yang bersifat materiil (al-muamalah al-madiyah) seperti hukum terkait benda
halal, haram, dan syubhat, maupun muamalah yang bersifat etis (al-muamalah al-adabiyah)
seperti adanya unsur kerelaan antar pihak, ijab qabul, kejujuran, larangan penipuan, serta bebas
dari paksaan, maka muncullah konsep Qawaid Fighiyyah Muamalah. Konsep ini merujuk pada
kaidah-kaidah fikih yang secara khusus mengatur aspek-aspek dalam fikih muamalah.
Kehadiran Qawaid Fighiyyah Muamalah memiliki peranan penting dalam merumuskan solusi
atas berbagai permasalahan muamalah, termasuk yang berkaitan dengan status benda syubhat
untuk diperjualbelikan, potensi mudarat dan manfaat suatu objek muamalah bagi manusia, serta
pertimbangan maslahat dan mafsadat dalam transaksi.*

Selain itu, Qawa’id fighiyyah turut diterapkan dalam menyikapi persoalan-persoalan
transaksi antara lembaga perbankan syariah dan konvensional. Kaidah-kaidah ini juga relevan
digunakan dalam akad murabahah, khususnya dalam menangani isu keterlambatan atau
tunggakan pembayaran oleh nasabah.’ Hal ini sejalan dengan hasil penelitian yang
menunjukkan bahwa Qawaid Fighiyyah berfungsi sebagai sarana untuk mempermudah proses
istinbat hukum serta menjadi metode dalam pelaksanaan ijtihad. Dalam konteks ekonomi, salah
satu contoh kaidah fighiyyah adalah: “Hukum asal dalam muamalah adalah boleh, kecuali
terdapat dalil yang mengharamkannya”. Kaidah ini mengandung makna bahwa segala bentuk
transaksi muamalah pada dasarnya diperbolehkan, selama tidak ada dalil syar’i yang secara
tegas melarang atau mengharamkannya.® Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Qawaid
Fighiyyah memiliki relevansi yang tinggi terhadap dinamika dan perkembangan Ekonomi
Islam kontemporer.

Meskipun kajian mengenai gawa id fighiyyah dan penerapannya dalam hukum Islam
maupun ekonomi syariah telah banyak dilakukan, sebagian besar penelitian tersebut masih
bersifat parsial dan deskriptif, serta cenderung membahas kaidah tertentu atau kasus muamalah
spesifik secara terpisah. Akibatnya, belum tersedia kajian yang menyajikan sintesis konseptual
qgawa’id fighiyyah secara sistematis berbagai landasan normatif pengembangan ekonomi
syariah kontemporer yang mampu menjawab kompleksitas transaksi modern dan dinamika
kebijakan ekonomi. Kekosongan inilah yang menjadi dasar dan fokus utama penelitian ini.

Maka dari itu, tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengkaji dan menganalisis peran
qawa’id fighiyyah sebagai pilar konseptual dalam pengembangan ekonomi syariah, serta
bagaimana prinsip-prinsip dasar hukum Islam yang terkandung dalam kaidah-kaidah tersebut
dapat dijadikan landasan normatif dalam merumuskan kebijakan dan praktik ekonomi yang
sesuai dengan nilai-nilai syariah. Selain itu juga untuk menunjukkan bahwa gawa 'id fighiyyah
tidak hanya berfungsi sebagai pedoman dalam bidang hukum, tetapi juga memiliki potensi
besar dalam memberikan arah dan kerangka berpikir sistematis bagi pengembangan ekonomi

4+ El-Diena Aslamiyah Nur Hakim, “Peran Qawaid Fighiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi
Syariah,” RJABM: Research Journal of Accounting and Business Management 8, no. 2 (2024): 53-68,
https:/ /doi.org/10.31293 /rjabm.v8i2.8172.

5 Lukita Fahriana and JM Muslimin, “Penerapan Al-Qawa‘id al-Usuliyyah Dan al-Qawa‘id al-
Fighiyah Dalam Kasus Riba Dan Bank Syari’ah,” Jurnal Indo-Islamika 10, no. 2 (September 2020): 92-106,
https://doi.org/10.15408/idi.v10i2.17527.

6 Abidin Nurdin et al., “Tujuan Hukum Islam Untuk Kemaslahatan Manusia: Penerapan Kaidah
Fighiyah Dalam Bidang Ekonomi Dan Hukum Keluarga,” El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 5, no. 1
(August 2022): 41, https:/ /doi.org/10.22373 / ujhk.v5i1.14665.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 208 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

&BFirst Auhtor ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

syariah yang berkeadilan, berkelanjutan, dan adaptif terhadap dinamika zaman. Penelitian ini
memberikan kontribusi teoretis dan konseptual dengan menawarkan sintesis gawa 'id fighiyyah
muamalah sebagai kerangka normatif yang sistematis bagi pengembangan ekonomi syariah
kontemporer. Berbeda dari kajian sebelumnya yang cenderung parsial dan deskriptif, artikel ini
memposisikan gawa ’id fighiyyah tidak hanya sebagai instrumen istinbath hukum, tetapi juga
sebagai kerangka berpikir strategis dalam merumuskan kebijakan dan praktik ekonomi syariah
yang adil, adaptif, dan berkelanjutan. Kontribusi ini diharapkan dapat memperkuat legitimasi
syariah dalam inovasi produk dan transaksi ekonomi modern serta menjembatani kesenjangan
antara fikih muamalah klasik dan dinamika ekonomi syariah masa kini.

METHODS

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain yuridis-normatif dan
konseptual. Pendekatan ini dipilih untuk menganalisis peran gawa ’id fighiyyah sebagai pilar
konseptual dalam pengembangan ekonomi syariah serta menyusun sintesis kaidah fighiyyah
muamalah yang relevan dengan dinamika ekonomi syariah kontemporer. Data penelitian
bersumber dari bahan hukum primer dan sekunder, meliputi Al-Qur’an, Hadits, kitab-kitab figh
dan ushul figh klasik, fatwa Dewan Syariah Nasional-MUI, serta artikel jurnal ilmiah dan
literatur akademik kontemporer yang membahas ekonomi syariah dan figh muamalah.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library research) dengan teknik
penelusuran, seleksi, dan klasifikasi literatur berdasarkan relevansi substansial terhadap tema
qawa’id fighiyyah dan praktik ekonomi syariah modern. Analisis data dilakukan secara
deskriptif-analitis dan normatif-konstruktif, dengan menafsirkan kaidah-kaidah fighiyyah
muamalah, mengaitkannya dengan prinsip maqashid syariah, serta mengkonstruksikan sintesis
konseptual yang dapat digunakan sebagai kerangka normatif dalam menilai keabsahan akad,
tata kelola lembaga keuangan syariah, dan inovasi produk ekonomi syariah. Melalui pendekatan
ini, penelitian tidak hanya memetakan fungsi gawa 'id fighiyyah dalam istinbath hukum, tetapi
juga menempatkannya sebagai kerangka berpikir strategis dalam perumusan kebijakan dan
praktik ekonomi syariah yang adil, adaptif, dan berkelanjutan.

RESULT AND DISCUSSION
Konsep Qawaid Fighiyyah

Qawa’id fighiyyah merupakan istilah gabungan yang terdiri dari dua kata, yaitu gawa id
dan fighiyyah, yang masing-masing memiliki makna tersendiri. Secara etimologis, kata ga ‘idah

(BJ&LE), bentuk jamaknya gawa 'id (,\953), berarti asas, dasar, atau fondasi dari sesuatu baik

yang bersifat konkret dan dapat diindra, seperti pondasi bangunan, maupun yang bersifat
abstrak dan non-materi, seperti usul ad-din (dasar-dasar agama). Dalam Kamus Besar Bahasa
Indonesia, istilah kaidah diartikan sebagai rumusan asas yang menjadi hukum, aturan yang
pasti, patokan, atau dalil.”

Sebagian ulama yang menyebut gawa’id fighiyyah sebagai qadiyyah berpendapat bahwa
kaidah-kaidah tersebut merupakan seperangkat aturan yang mengatur perilaku para mukallaf
(individu yang dikenai beban hukum syariat). Oleh karena itu, gawa’id fighiyyah dipahami

7 Hakim, “Peran Qawaid Fighiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.”

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 209 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

&BFirst Auhtor ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

sebagai prinsip-prinsip yang berkaitan langsung dengan tindakan hukum bagi mereka.
Sementara itu, ulama lain yang mengidentifikasi gawa 'id fighiyyah sebagai rumusan hukum
berargumen bahwa kaidah-kaidah tersebut mengatur hukum-hukum syar*i, sehingga wajar jika
dikategorikan sebagai hukum karena memang memuat ketentuan syariat. Dari berbagai definisi
tersebut, dapat disimpulkan bahwa gawa’id fighiyyah adalah prinsip-prinsip figih yang
dirumuskan secara umum berdasarkan kasus-kasus fiqih yang memiliki %//at (alasan hukum)
yang sama, dengan tujuan untuk menyederhanakan pemahaman dan mempermudah penerapan
hukum terhadap berbagai permasalahan.®

Manfaat dan Kegunaan Kaidah Fikih

Hasbi Ash-Shiddieqy menyatakan bahwa tingkat keilmuan seorang fagih (ahli hukum

Islam) ditentukan oleh sejauh mana kedalaman pemahamannya terhadap kaidah figih. Hal ini

karena dalam kaidah figih tersimpan rahasia serta hikmah-hikmah yang mendalam dari ajaran

fikih itu sendiri. Berdasarkan pernyataan tersebut, dapat disimpulkan bahwa kaidah figih
memiliki berbagai kegunaan penting, antara lain:

1. Pemahaman terhadap kaidah fikih memungkinkan seseorang untuk mengenali prinsip-
prinsip dasar dalam ilmu fikih. Hal ini karena kaidah-kaidah tersebut berkaitan erat dengan
berbagai persoalan fikih yang jumlahnya sangat banyak. Melalui kaidah fikih, kita dapat
memahami benang merah yang menghubungkan dan menyatukan beragam persoalan hukum
Islam.

2. Keberadaan kaidah fikih memudahkan penetapan hukum terhadap masalah-masalah baru
dengan cara mengaitkannya pada kaidah yang relevan.

3. Kaidah fikih menjadikan seorang fagih lebih arif dalam menerapkan hukum Islam di
berbagai waktu, tempat, dan situasi sosial yang berbeda, karena fleksibilitas syariat
memungkinkan penerapan universal lintas zaman dan konteks.

4. Penguasaan terhadap kaidah fikih juga berperan dalam menyelesaikan perbedaan pandangan
di antara para ulama, atau setidaknya memberikan landasan kuat dalam memilih pendapat
yang paling mendekati kebenaran.

5. Seseorang yang memahami kaidah fikih akan lebih mampu menangkap makna mendalam
dan ruh dari hukum Islam, serta memahami hikmah di balik disyariatkannya suatu hukum,
yang pada akhirnya memperkuat pendapatnya dalam menentukan hukum.

6. Penguasaan terhadap kaidah fikih dan kaidah ushul menjadikan wawasan seorang fagih lebih
luas dan hasil ijtihadnya lebih tepat, mendalam, dan selaras dengan kebenaran serta
kebaikan.’

Qawa’id fighiyyah dalam Pengembangan Ekonomi Islam

Rasulullah Muhammad Saw. dalam catatan sejarah dikenal pernah menjalani profesi
sebagai pedagang. Pola berdagang beliau yang unik dan jujur pada masa itu membawa
keberkahan tersendiri, di antaranya berupa kepercayaan penuh dari konsumen serta keuntungan
yang melimpah. Salah satu keistimewaan dalam praktik dagangnya adalah transparansi dalam
menyampaikan harga pokok barang dan memberikan kebebasan kepada pembeli untuk
menentukan keuntungan bagi beliau. Setelah diangkat sebagai nabi, Rasulullah menegaskan

8 Hakim.

9 Sandy Rizki Febriadi Sanusi, Neneng Nurhasanah, and Maman Surahman, “Pengembangan
Kaidah Fikih Fatwa Ekonomi Syariah DSN-MUL” At-Tagaddum 12, no. 2 (November 2020): 201-22,
https:/ /doi.org/10.21580/at.v12i2.6540.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 210 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

&BFirst Auhtor ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

bahwa aktivitas bisnis merupakan salah satu pilar penting dalam membangun peradaban dunia.
Beliau bahkan memandang profesi pedagang sebagai pekerjaan mulia, serta menempatkan para
pedagang yang jujur sejajar dengan orang-orang yang bertakwa.'

Untuk memudahkan umat Islam dalam membahas berbagai isu hukum ekonomi Islam,
mempelajari kaidah fighiyyah menjadi suatu keharusan. Hal ini karena kaidah-kaidah tersebut
memberikan kemudahan dalam menelusuri hukum-hukum kontemporer, terutama pada
persoalan ekonomi yang tidak memiliki nash sharih (dalil yang eksplisit) dalam Al-Qur’an
maupun hadis. Selain itu, kaidah fighiyyah juga sangat membantu dalam memahami
permasalahan furu’iyyah (cabang-cabang hukum) yang terus berkembang dan jumlahnya tidak
terbatas. Melalui ungkapan-ungkapan yang singkat, padat, dan ringkas, kaidah fighiyyah
mampu merangkum prinsip-prinsip hukum sehingga memudahkan pemahaman dan penerapan
hukum Islam secara praktis dan efisien.!!

Transaksi atau aktivitas muamalah yang melibatkan pertukaran barang atau jasa antara
dua pihak, namun belum memiliki penjelasan rinci dalam Al-Qur’an maupun Hadis, sering kali
memerlukan pendekatan melalui prinsip kemaslahatan. Dalam konteks ini, penggunaan kaidah
figih menjadi sangat penting sebagai alat bantu dalam menetapkan hukum dan menyelesaikan
perselisihan sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Qawa’id fighiyyah sendiri terbagi menjadi
dua jenis, yaitu kaidah figih umum dan kaidah figih khusus. Salah satu bentuk kaidah fiqih
khusus adalah kaidah-kaidah yang secara langsung berkaitan dengan persoalan ekonomi atau
muamalah. Beberapa di antaranya meliputi kaidah-kaidah sebagai berikut:'?

1. Kaidah Pertama

o o%

Lé'/c"j; L5I; z,@s j:\:’/. :)/T “YL g.‘;-t;}“ ‘:\-I:‘L;ij‘ L% :}:p?y‘

Artinya: “Hukum asal dalam semua bentuk muamalah adalah boleh dilakukan kecuali ada
dalil yang mengharamkannya”.">

Menurut kaidah ini, semua jenis transaksi dan muamalah yang umumnya diizinkan
dalam Islam, termasuk jual beli, sewa menyewa, gadai, kerjasama (mudharabah dan
musyarakah), perwakilan, dan lainnya, selama tidak ada bukti yang jelas yang menunjukkan
bahwa mereka dilarang. Hanya transaksi yang mengandung elemen yang dilarang secara
tegas, seperti mudarat, penipuan, perjudian, dan riba, yang dilarang.'* Suatu bisnis dimulai
dengan transaksi, yang kemudian berkembang menjadi perjanjian dan perjanjian hukum.

Dalam praktik transaksi ekonomi syariah kontemporer, berbagai bentuk akad seperti
musyarakah, mudharabah, murabahah, musawamah, ijarah, wakalah, musahamah, dan
wadi ‘ah tidak hanya berfungsi sebagai instrumen kontraktual klasik, tetapi juga mengalami
adaptasi signifikan seiring dengan kompleksitas produk dan inovasi keuangan modern.
Penerapan akad-akad tersebut dalam lembaga keuangan syariah tidak berdiri secara terpisah,

10 Hilal, “Urgensi Kaidah Fighiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Islam.”

11 Hilal.

12 Hakim, “Peran Qawaid Fighiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.”

13 Hakim.

14 Raja Ritonga et al., “ANALISIS FIQH ISLAM TERHADAP TRANSAKSI JUAL BELI YANG
DILARANG,”  Izdihar:  Jurnal =~ Ekonomi  Syariah 3, mno. 01 (April 2023): 30-42,
https:/ /doi.org/10.32764/izdihar.v3i01.3561; Hakim, “Peran Qawaid Fighiyyah Dalam Pengembangan
Ekonomi Syariah.”

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 211 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

&BFirst Auhtor ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

melainkan sering kali dikombinasikan dalam skema multi akad untuk merespons kebutuhan
pasar, efisiensi operasional, dan manajemen risiko. Dalam konteks ini, kaidah-kaidah
fighiyyah berperan sebagai landasan normatif dan kerangka analitis yang memastikan bahwa
inovasi kontraktual tetap berada dalam koridor syariah. Kaidah fighiyyah tidak hanya
digunakan untuk menilai keabsahan formal akad, tetapi juga untuk menguji substansi
transaksi berdasarkan tujuan syariah (magasid syariah), khususnya dalam menjaga keadilan,
keseimbangan hak dan kewajiban para pihak, serta pencegahan unsur riba, gharar, dan
dharar. Dengan demikian, kaidah fighiyyah menjadi instrumen kunci dalam menjembatani
fikih muamalah klasik dengan praktik ekonomi syariah modern yang dinamis, kompleks,
dan terus berkembang.
2. Kaidah Kedua

BRI, ) G Asads SBGRE o) ) 3 Y

Artinya: “Suatu transaksi pada dasarnya harus dilandasi kerelaan kedua belah pihak dan
hasilnya adalah sah dan mengikat kedua belah pihak terhadap diktum yang
ditransaksikan”.'>

Kaidah tersebut dapat dipahami bahwa suatu akad tidak dianggap sah apabila salah
satu pihak menjalankannya dalam kondisi terpaksa atau mengalami penipuan. Misalnya,
apabila seorang pembeli merasa tertipu karena barang yang dibelinya ternyata cacat atau
rusak, maka ia memiliki hak untuk mengembalikan atau menukar barang tersebut.'® Kaidah
tersebut menegaskan bahwa keabsahan suatu transaksi hanya dapat diakui apabila
dilaksanakan atas dasar kerelaan dan kebebasan kedua belah pihak. Apabila terdapat unsur
paksaan atau salah satu pihak merasa dirugikan atau tidak puas, maka transaksi tersebut tidak
lagi memiliki kekuatan hukum secara syar’i.!”

Kaidah ini berkaitan dengan keabsahan suatu transaksi, yang mensyaratkan adanya
kerelaan dari kedua belah pihak sebagai prinsip utama. Suatu akad atau perjanjian dianggap
tidak sah apabila dilakukan dalam keadaan terpaksa, dipaksa, atau terdapat unsur penipuan.'®
Menurut jumhur ulama, akad yang dilakukan karena paksaan dinilai fasid (rusak/tidak sah).
Ketika akad dilakukan dengan kerelaan penuh dari kedua pihak, maka akad tersebut menjadi
sah dan secara hukum menimbulkan akibat berupa perikatan. Perikatan ini menciptakan
hubungan timbal balik yang menimbulkan hak dan kewajiban bagi masing-masing pihak.'’
Sebagai contoh dalam konteks kontemporer, implementasi prinsip ridha (kerelaan para
pihak) dapat dilihat dalam kontrak pembiayaan syariah modern, seperti pembiayaan

murabahah pada lembaga keuangan syariah. Dalam skema ini, nasabah secara sadar dan

15 Hakim, “Peran Qawaid Fighiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.”

16 Awal Rifai Wahab, “Implementasi Qawa’id fighiyyah Dalam Ekonomi Syariah,” AL-KHIYAR:
Jurnal Bidang Muamalah Dan Ekonomi Islam 2, no. 1 (May 2022): 102-13, https://doi.org/10.36701/al-
khiyar.v2i1.540.

17 Jwan Permana, “Penerapan Kaidah-Kaidah Figih Dalam Transaksi Ekonomi Di Lembaga
Keuangan Syariah,” Tahkim (Jurnal Peradaban Dan Hukum Islam) 3, no. 1 (March 2020),
https:/ /doi.org/10.29313/tahkim.v3i1.5617.

18 Fahriana and Muslimin, “Penerapan Al-Qawa’id al-Usuliyyah Dan al-Qawa’id al-Fighiyah
Dalam Kasus Riba Dan Bank Syari’ah.”

19 Mubh. Yusril and Muspita Sari, “Akad Dan Peranannya Dalam Transaksi,” Journal of Law and
Administrative Science 2, no. 1 (April 2024): 45-52, https:/ /doi.org/10.33478 /jlas.v2i1.18.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 212 | Page


http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

&BFirst Auhtor ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

tanpa paksaan menyetujui harga perolehan barang, margin keuntungan, serta mekanisme
pembayaran yang disepakati di awal akad, sementara lembaga keuangan syariah
berkewajiban menyediakan barang sesuai spesifikasi dan menyerahkannya kepada nasabah.
Kerelaan kedua belah pihak yang dinyatakan secara transparan melalui akad tertulis dan
mekanisme ijab-qabul menjadi prasyarat keabsahan transaksi, sekaligus mencerminkan
penerapan prinsip keadilan dan kepastian hukum dalam praktik pembiayaan syariah
kontemporer.
3. Kaidah Ketiga

,? < a/'o ° . vy :/ f/ﬂ /i ’f 275
63Oy pall el & ST OF u5Y 32N

Artinya: “Tiada seorang pun boleh melakukan tindakan hukum atas milik orang lain tanpa
izin si pemilik harta”.*

Berdasarkan kaidah ini, seorang penjual haruslah merupakan pemilik sah dari barang
yang dijual, atau minimal bertindak sebagai wakil, penerima wasiat, atau kuasa dari pemilik
barang tersebut. Dalam Islam, tidak diperbolehkan seseorang menjual barang yang bukan
miliknya tanpa izin yang sah, karena tidak memiliki hak atas objek tersebut. Jika dalam suatu
transaksi ternyata penjual tidak memiliki hak untuk menjual barang tersebut, dan hal ini
kemudian menimbulkan masalah, maka kaidah ini dapat dijadikan dasar untuk menuntut
pemulihan hak pembeli. Artinya, pembeli berhak menarik kembali atau menuntut haknya
atas dasar ketidaksahan transaksi yang dilakukan sejak awal.?! Sebagai contoh, seseorang
tidak diperbolehkan menjual, menggadaikan, menyewakan, atau meminjamkan barang milik
orang lain tanpa memperoleh izin terlebih dahulu dari pemilik yang sah.*?

Kaedah tersebut juga menekankan prinsip bahwa hak milik individu adalah suatu
ranah yang dilindungi secara syar’i. Pemilik harta memiliki otoritas eksklusif untuk
menentukan apa yang boleh dan tidak boleh dilakukan atas hartanya. Tanpa izin atau
persetujuan dari pemilik, setiap tindakan seperti penggunaan, pemindahan, pemanfaatan atau
perubahan hak atas harta tersebut dianggap melanggar aturan Islam, karena dapat
mengakibatkan kerugian atau kezaliman terhadap pemilik yang sebenarnya.?

Kaitannya dalam pengembangan ekonomi syariah, kaidah di atas memiliki relevansi
yang sangat kuat karena menjadi landasan etika dan hukum dalam menjaga hak kepemilikan
(properti rights) setiap individu. Dalam konteks, ekonomi modern, prinsip ini menegaskan
bahwa segala bentuk transaksi atau aktivitas ekonomi harus berlandaskan pada kerelaan dan
kejelasan izin antara pihak-pihak yang terlibat. Hal ini mencakup kegiatan seperti jual beli,
sewa-menyewa, investasi, maupun kerja sama bisnis. Tanpa adanya persetujuan yang sah

20 Hakim, “Peran Qawaid Fighiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.”

21 Asrul Hamid and Yusuf Habibi, “Islamic Law Analysis of Fudhuli Buying and Selling Practices
in Panyabungan Market Centre: Between Tradition and Sharia Compliance,” Islamic Circle 6, no. 1 (May
2025): 1-15, https:/ /doi.org/10.56874 /islamiccircle.v6i1.2169; Hakim, “Peran Qawaid Fighiyyah Dalam
Pengembangan Ekonomi Syariah.”

22 Wahab, “Implementasi Qawa’id fighiyyah Dalam Ekonomi Syariah.”

2 Nizaruddin Nizaruddin, “KONSEP KEPEMILIKAN HARTA PERSPEKTIF EKONOMI
SYARI'AH,” Adzkiya: Jurnal Hukum Dan Ekonomi Syariah 6, no. 2 (February 2019),
https:/ /doi.org/10.32332/adzkiya.v6i2.1281.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 213 | Page


http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

&BFirst Auhtor ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

dari pemilik harta, transaksi dianggap tidak memenuhi prinsip al-ridha (kerelaan) yang
menjadi syarat sah akad dalam figh muamalah.
4. Kaidah Keempat
Sl 21
Artinya: “Manfaat suatu benda merupakan faktor pengganti kerugian”.**

Kaidah “al-kharaju bi al-daman™ yang bersumber dari hadis Rasulullah SAW dan
diriwayatkan oleh Aisyah RA, menyatakan bahwa keuntungan (manfaat) suatu barang
sejalan dengan tanggung jawab atas risiko kerugian atau cacatnya barang tersebut. Dalam
kisah yang disebutkan, seorang lelaki membeli seorang budak, memanfaatkannya, lalu
menemukan kekurangan dan ingin mengembalikannya. Rasulullah SAW menegaskan
bahwa selama barang berada di tangan pembeli, maka ia berhak atas manfaatnya, namun
juga menanggung risikonya. Berdasarkan kaidah ini, sebagaimana dijelaskan oleh
Muhammad Bakar Ismail, jika seorang pembeli telah memanfaatkan barang yang dibeli dan
kemudian menemukan cacat sehingga ingin mengembalikannya, ia tidak dibebani kewajiban
untuk mengganti manfaat yang telah diperoleh. Hal ini karena hak atas manfaat berjalan
seiring dengan tanggung jawab atas risiko kerusakan selama barang tersebut berada dalam
penguasaannya.?

Hak untuk memperoleh manfaat selalu berkaitan dengan kewajiban menanggung
risiko atau kerugian. Artinya, setiap bentuk pemanfaatan terhadap suatu benda disertai
dengan tanggung jawab atas segala kemungkinan kerugian yang timbul darinya. Misalnya,
ketika seorang pembeli mengembalikan seekor hewan karena ditemukan cacat, penjual tidak
berhak menuntut imbalan atas manfaat yang telah diterima pembeli selama hewan tersebut
digunakan. Hal ini disebabkan karena selama masa kepemilikan sementara itu, pembeli juga
telah menanggung biaya perawatan dan pemeliharaan hewan tersebut. Dengan demikian,
hak menikmati manfaat berjalan seiring dengan kewajiban memikul beban yang muncul dari
penggunaannya.®

5. Kaidah Kelima
SIERN SN VA
Artinya: “Akad yang batil tidak menjadi sah karena diperbolehkan”.?’

Akad yang batal dipandang tidak memiliki kekuatan hukum dan dianggap seolah-olah
tidak pernah terjadi. Dengan demikian, akad tersebut tetap tidak sah meskipun salah satu
pihak menyetujuinya. Berdasarkan kaidah-kaidah sebelumnya, suatu perikatan hanya dapat
terbentuk apabila terpenuhi unsur-unsur perjanjian serta didasari oleh kerelaan dari kedua
belah pihak. Sebagai contoh, bank syariah tidak diperkenankan melakukan akad dengan
lembaga keuangan yang masih menerapkan sistem bunga, meskipun sistem tersebut
diperbolehkan oleh pihak lain. Hal ini disebabkan karena bunga telah dinyatakan haram oleh

2 Hakim, “Peran Qawaid Fighiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.”

2 Hakim.

26 Wahab, “Implementasi Qawa’id fighiyyah Dalam Ekonomi Syariah.”

27 Fahriana and Muslimin, “Penerapan Al-Qawa’‘id al-Usuliyyah Dan al-Qawa‘id al-Fighiyah
Dalam Kasus Riba Dan Bank Syari’ah.”

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 214 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

&BFirst Auhtor ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

Dewan Syariah Nasional. Oleh karena itu, akad baru dianggap sah apabila lembaga
keuangan tersebut bersedia menggunakan bentuk akad yang sesuai dengan prinsip-prinsip
perbankan syariah, yaitu transaksi yang terbebas dari praktik riba atau sistem bunga.’®
Contoh lainnya yaitu sebuah jasa hiburan yang di dalamnya terdapat prostitusi, maka hal
tersebut tidak sah menurut syariat meskipun ada izin usaha dari pemerintah.?’

Dalam konteks ekonomi kontemporer, penerapan kaidah ini sangat penting untuk
menjaga integritas sistem ekonomi syariah. Kaidah ini berfungsi sebagai pengingat bahwa
tujuan utama dari akad dalam Islam bukan hanya untuk mencapai keuntungan material,
tetapi juga untuk memastikan keberkahan dan keadilan dalam setiap transaksi. Oleh karena
itu, lembaga keuangan syariah harus berhati-hati dalam merancang produk dan mekanisme
akad agar tidak sekadar meniru sistem konvensional yang berbasis bunga dengan mengganti
istilahnya saja. Setiap produk harus melalui proses verifikasi syariah secara ketat agar
terbebas dari unsur yang diharamkan, sehingga keberadaan lembaga keuangan syariah
benar-benar mencerminkan penerapan prinsip Islam secara menyeluruh, bukan sekadar
formalitas administratif.

6. Kaidah Keenam
51 3 s 50 s
Artinya: “Apabila sesuatu akad batal, maka batal pula yang ada dalam tangguhannya”.>°

Dalam praktiknya, sering kali ditemukan kebiasaan di masyarakat ketika suatu
transaksi dibatalkan oleh para pihak yang terlibat. Misalnya, dalam akad jual beli, pembeli
telah menerima barang dan penjual telah memperoleh pembayaran. Namun, apabila
kemudian kedua belah pihak sepakat untuk membatalkan transaksi tersebut, maka secara
otomatis hak kepemilikan masing-masing pihak juga menjadi tidak berlaku lagi. Dengan
demikian, pembeli berkewajiban mengembalikan barang yang telah diterimanya, sementara
penjual harus mengembalikan uang hasil penjualan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa
pembatalan akad mengembalikan keadaan seperti semula, seolah-olah transaksi tersebut
tidak pernah terjadi.’!

Kaidah mengenai pembatalan akad ini memiliki implikasi penting dalam
pengembangan ekonomi syariah, terutama dalam menjaga keadilan dan keseimbangan hak
serta kewajiban antara para pihak yang bertransaksi. Prinsip pengembalian hak setelah
pembatalan akad mencerminkan nilai kejujuran, tanggung jawab, dan transparansi yang
menjadi fondasi utama dalam sistem ekonomi Islam. Dalam konteks lembaga keuangan
syariah, penerapan prinsip ini memastikan bahwa setiap transaksi dilakukan secara adil dan
tidak menimbulkan kerugian sepihak. Misalnya, dalam pembiayaan berbasis murabahah
atau ijarah, apabila akad dibatalkan sebelum objek transaksi diserahkan secara sempurna,
maka seluruh hak dan kewajiban para pihak wajib dikembalikan sesuai dengan ketentuan
syariah. Prinsip ini sejalan dengan Fatwa DSN-MUI No. 04/DSN-MUI/IV/2000 tentang
Murabahah dan Fatwa DSN-MUI No. 09/DSN-MUI/IV/2000 tentang [jarah, yang

28 Hakim, “Peran Qawaid Fighiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.”
2 Wahab, “Implementasi Qawa’id fighiyyah Dalam Ekonomi Syariah.”

30 Hakim, “Peran Qawaid Fighiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.”
31 Hakim.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 215 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

&BFirst Auhtor ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

menegaskan bahwa keabsahan akad bergantung pada terpenuhinya unsur kerelaan, kepastian
objek, serta realisasi penyerahan manfaat atau barang. Dengan demikian, pembatalan akad
sebelum terpenuhinya penyerahan objek mengharuskan pengembalian posisi para pihak ke
keadaan semula (restutio in integrum) guna menghindari unsur dharar dan menjaga keadilan
dalam transaksi pembiayaan syariah kontemporer. Hal ini menunjukkan bahwa sistem
ekonomi syariah tidak hanya berorientasi pada keuntungan, tetapi juga menekankan aspek
moral dan tanggung jawab sosial.

Selain itu, penerapan kaidah ini juga memperkuat kepercayaan publik terhadap sistem
ekonomi syariah. Dengan adanya jaminan bahwa pembatalan akad dilakukan secara adil dan
proporsional, masyarakat akan merasa aman dan terlindungi dalam melakukan aktivitas
ekonomi. Prinsip ini menjadi dasar bagi keberlanjutan dan stabilitas lembaga keuangan
syariah, karena menegakkan nilai amanah (kepercayaan) dan maslahah (kemaslahatan
umum). Oleh karena itu, dalam praktik ekonomi syariah modern, pengawasan terhadap
kesesuaian akad dengan hukum Islam serta mekanisme penyelesaian sengketa menjadi aspek
yang sangat penting untuk memastikan tidak ada pihak yang dirugikan.

7. Kaidah Ketujuh

~ % /}} E 24 3 /.o/‘/ P z P
an B3l Logt ¥ X V) kel csdl

Artinya: “Sesuatu yang dengan karaktek khususnya mewajikan perkara yang lebih tinggi
diantara kedua perkara, tidak secara otomatis mewajibkan lebih rendah jika dilihat dari
karakter umumnya”. 3

Kaidah ini termasuk dalam gawa’id fighiyyah yang berfungsi sebagai alat ringkas
untuk menuntun istinbath hukum ketika teks (nash) atau keadaan praktis menuntut
penafsiran. Secara metodologis, kaidah menegaskan prioritas khas atau ‘amm ketika tujuan
dan konteks hukum berbeda. Artinya, seorang mujtahid atau dewan syariah wajib
memperhatikan aspek kekhususan nas atau keadaan sebelum menarik kesimpulan dari
redaksi umum. Konsekuensinya, aplikator hukum (ahli figh, dewan syari’ah, regulator) tidak
boleh memaknai aturan umum sedemikian rupa sehingga mengaburkan atau meniadakan
makna yang muncul dari ketentuan khusus dalam konteks transaksi ekonomi.*

Dalam praktik perbankan dan pasar modal syariah, terdapat banyak aturan teknik yang
bersifat khas, misalnya ketentuan pembagian nisbah mudharabah, syarakat akad ijarah,
batasan gharar pada instrumen tertentu. Kaidah ini mengingatkan agar kewajiban atau
larangan yang muncul para produk tertentu tikda digeneralisir ke semua produk hanya
karena bahasa hukumnya terlihat umum. Misalnya, validitas mekanisme pembagian
keuntungan yang ditetapkan khusus untuk akad mudharabah tidak serta-merta
membenarkan mekanisme serupa pada akad lain tanpa kajian magashid dan karakteristik
kontrak tersebut. Dengan kata lain, spesifikasi akad harus menentukan ruang lingkup

32 Hakim.

3 Putra Eka Zakran, “Survey of the Use of Qawaid Fighiyah in Current Cases in the Fields of
Worship, Mu’amalah and Siyasah,” ISNU Nine-Star Multidisciplinary Journal (INS9M]J) 1, no. 3 (2024):
237-46.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 216 | Page


http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

&BFirst Auhtor ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

hukumnya terlebih dahulu. Hal ini penting agar inovasi produk tetap sesuai magashid
syariah dan tidak disamaratakan secara keliru.>*
8. Kaidah Kedelapan

A 30

Artinya: “Nilai sebuah risiko sebanding dengan sebuah manfaat yang didapatkan”.%

Kaidah yang dikemukakan di atas menegaskan bahwa mudharabah beroperasi sebagai
bentuk kemitraan yang mengikat dua pihak dengan relasi saling ketergantungan. Pertama,
tujuan untuk memperoleh keuntungan melalui mekanisme pembagian hasil. Kedua, adanya
pembagian tanggung jawab terkait risiko yang mungin timbul apabila usaha mengalami
kerugian. Dari segi kegagalan usaha, mudharabah membedakan dua kondisi. Pertama,
apabila kerugian terjadi semata-mata karena risiko pasar atau persaingan bisnis yang wajar
tanpa unsur kesalahan pengelola, maka kerugian menjadi beban pemilik modal (shahibul
maal). Kedua, jika kerugian disebabkan oleh tindakan disengaja, kelalaian berat, atau
pelanggaran kewajiban oleh pengelola usaha (mudharib), maka pengelola bertanggung
jawab atas kompensasi terhadap kerugian tersebut. Pendekatan ini menegaskan bahwa
pembagian manfaat pada mudharabah diiringi pembagian risiko yang bersifat asimetris
namun terukur, di mana pengecualian tanggungan didasarkan pada bukti unsur kesengajaan
atau kelalaian pengelola.*¢

Konsep mudharabah memiliki peran strategis dalam mendorong pertumbuhan
ekonomi syariah karena mencerminkan prinsip keadilan, kemitraan, dan tanggung jawab
bersama dalam aktivitas ekonomi. Melalui mekanisme bagi hasil, mudharabah menjadi
instrumen yang efektif untuk mempertemukan pemilik modal (shahibul maal) dengan
pengelola usaha (mudharib), terutama dalam sektor riil yang produktif. Pola ini membuka
peluang bagi masyarakat yang memiliki ide dan keterampilan tetapi kekurangan modal untuk
berpartisipasi dalam kegiatan ekonomi secara inklusif.’” Dengan demikian, mudharabah
berfungsi sebagai instrumen pemerataan ekonomi dan pemberdayaan masyarakat berbasis
nilai-nilai syariah.

Dalam konteks lembaga keuangan syariah, penerapan mudharabah tidak hanya
berorientasi pada profitabilitas, tetapi juga memperhatikan keberlanjutan sosial (social
sustainability). Konsep ini menekankan etika bisnis Islam yang menolak praktik riba,
gharar, dan maysir, sekaligus menumbuhkan semangat kejujuran, transparansi, dan
kepercayaan antara pihak yang bermitra. Oleh karena itu, penguatan praktik mudharabah

3 Nasrun Mohamad Ghazali et al., “Figh Maxim of ‘al-Ghurm Bi al-Ghunm”: A Critique on the
Interpretation of the Maxim Relating to Risk-Return Concept in Islamic Banking and Finance,” ISRA
International Journal of Islamic Finance 16, no. 2 (June 2024): 4-19, https:/ /doi.org/10.55188/ijif.v16i2.412.

% Fahriana and Muslimin, “Penerapan Al-Qawa’id al-Usuliyyah Dan al-Qawa’id al-Fighiyah
Dalam Kasus Riba Dan Bank Syari’ah.”

3% Sutrisno Sutrisno and Agus Widarjono, “Is Profit-Loss-Sharing Financing Matter for Islamic
Bank’s Profitability? The Indonesian Case,” Risks 10, no. 11 (October 2022): 207,
https:/ /doi.org/10.3390/risks10110207.

%7 Mhd Mashuri Hamdani Lubis, Farhan Rizki Noor Harun, and Reni Ria Armayani Hasibuan,
“Perbandingan Sistem Bagi Hasil Dalam Ekonomi Syariah Dan Praktiknya Di Lembaga Keuangan
Syariah,” Jurnal Nuansa : Publikasi Ilmu Manajemen Dan Ekonomi Syariah 3, no. 3 (June 2025): 163-72,
https:/ /doi.org/10.61132/nuansa.v3i3.1927.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 217 | Page


http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

&BFirst Auhtor ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

dalam industri keuangan syariah dapat meningkatkan inklusi keuangan, memperluas
pembiayaan bagi sektor UMKM, dan memperkuat fondasi ekonomi nasional yang
berkeadilan.

Selain itu, mudharabah berpotensi menjadi model pembiayaan yang adaptif dalam
menghadapi dinamika ekonomi modern. Integrasi teknologi digital dan sistem informasi
keuangan syariah memungkinkan peningkatan efisiensi, pengawasan, serta mitigasi risiko
terhadap moral hazard dalam pengelolaan dana.®® Dengan inovasi tersebut, konsep
mudharabah dapat diimplementasikan lebih luas, baik dalam lembaga keuangan formal
seperti bank syariah maupun dalam model keuangan mikro berbasis komunitas, sehingga
mempercepat perkembangan ekonomi syariah secara berkelanjutan.

CONCLUSION

Berdasarkan hasil kajian ini dapat disimpulkan bahwa gawa’id fighiyyah berperan
strategis sebagai pilar konseptual dalam pengembangan ekonomi syariah kontemporer, karena
mampu menjadi landasan normatif yang adaptif dalam merespons kompleksitas transaksi
ekonomi modern yang belum diatur secara eksplisit dalam nash. Temuan penelitian
menunjukkan bahwa kaidah-kaidah fighiyyah tidak hanya mempermudah proses istinbath
hukum, tetapi juga menjamin keabsahan akad, perlindungan hak kepemilikan, keseimbangan
risiko dan manfaat, serta mendorong terwujudnya keadilan, transparansi, dan tanggung jawab
dalam praktik ekonomi syariah. Dengan demikian, pertanyaan penelitian terjawab bahwa
qawa’id fighiyyah dapat difungsikan secara efektif sebagai kerangka berpikir normatif dan
analitis dalam merumuskan kebijakan serta praktik ekonomi syariah yang sesuai dengan
maqashid syariah. Implikasi penelitian ini menegaskan pentingnya integrasi kaidah fighiyyah
dalam tata kelola lembaga keuangan syariah, pengembangan produk inovatif, dan perumusan
regulasi ekonomi yang berkeadilan dan berkelanjutan. Namun demikian, penelitian ini memiliki
keterbatasan karena bersifat yuridis-normatif dan berbasis studi pustaka, sehingga belum
mengkaji secara empiris implementasi kaidah fighiyyah dalam praktik kelembagaan atau kasus
nyata di lapangan. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya direkomendasikan untuk
mengombinasikan pendekatan normatif dengan studi empiris atau studi kasus pada lembaga
keuangan syariah tertentu, guna memperkuat validitas temuan serta memperluas kontribusi
qawa’id fighiyyah dalam pengembangan ekonomi syariah yang inklusif dan berkelanjutan.

3 Chaerul Sani Chaerul Sani, Nurul Wakiyah Wakiyah, and M Jihad Arlin Arlin, “The Concept
and Implementation of Mudharabah Contracts in Islamic Bank Financing Products,” Aghnina : Jurnal
Hukum Ekonomi Syari’ah 2, no. 1 (January 2025): 27-44, https://doi.org/10.64431/ag.v2i1.220.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 218 | Page


http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

&BFirst Auhtor ef al Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

REFERENCES

Fahriana, Lukita, and JM Muslimin. “Penerapan Al-Qawa‘id al-Usuliyyah Dan al-Qawa‘id al-Fighiyah
Dalam Kasus Riba Dan Bank Syari’ah.” Jurnal Indo-Islamika 10, no. 2 (September 2020): 92—
106. https://doi.org/10.15408/idi.v10i2.17527.

Febriadi, Sandy Rizki, Neneng Nurhasanah, and Maman Surahman. “Pengembangan Kaidah Fikih
Fatwa Ekonomi Syariah DSN-MUL.” A¢-Taqadum, n.d.

Ghazali, Nasrun Mohamad, Mohd. Fuad Md. Sawari, Syed Musa Syed Jaafar Alhabshi, and Bouhedda
Ghalia. “Figh Maxim of ‘al-Ghurm Bi al-Ghunm’: A Critique on the Interpretation of the
Maxim Relating to Risk-Return Concept in Islamic Banking and Finance.” ISRA International
Journal of Islamic Finance 16, no. 2 (June 2024): 4-19. https://doi.org/10.55188/ijif.v16i2.412.

Hakim, El-Diena Aslamiyah Nur. “Peran Qawaid Fighiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.”
RJABM: Research Journal of Accounting and Business Management 8, no. 2 (2024): 53—68.
https://doi.org/10.31293/rjabm.v8i2.8172.

Hamid, Asrul, and Yusuf Habibi. “Islamic Law Analysis of Fudhuli Buying and Selling Practices in
Panyabungan Market Centre: Between Tradition and Sharia Compliance.” Islamic Circle 6, no.
1 (May 2025): 1-15. https://doi.org/10.56874/islamiccircle.v6i1.2169.

Hilal, Syamsul. “Urgensi Kaidah Fighiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Islam.” Al’Adalah 8, no. 1
(2017): 1-12. https://doi.org/10.24042/adalah.v13i3.161.

Lubis, Mhd Mashuri Hamdani, Farhan Rizki Noor Harun, and Reni Ria Armayani Hasibuan.
“Perbandingan Sistem Bagi Hasil Dalam Ekonomi Syariah Dan Praktiknya Di Lembaga
Keuangan Syariah.” Jurnal Nuansa : Publikasi llmu Manajemen Dan Ekonomi Syariah 3, no. 3
(June 2025): 163-72. https://doi.org/10.61132/nuansa.v3i3.1927.

Nizaruddin, Nizaruddin. “KONSEP KEPEMILIKAN HARTA PERSPEKTIF EKONOMI
SYARI’AH.” Adzkiya : Jurnal Hukum Dan Ekonomi Syariah 6, no. 2 (February 2019).
https://doi.org/10.32332/adzkiya.v6i2.1281.

Nurdin, Abidin, Bustami Usman, Fauzan Samad, and Makmunzir Mukhtar. “Tujuan Hukum Islam
Untuk Kemaslahatan Manusia: Penerapan Kaidah Fighiyah Dalam Bidang Ekonomi Dan
Hukum Keluarga.” El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 5, no. 1 (August 2022): 41.
https://doi.org/10.22373/ujhk.v5i1.14665.

Permana, Iwan. “Penerapan Kaidah-Kaidah Fiqih Dalam Transaksi Ekonomi Di Lembaga Keuangan
Syariah.” Tahkim (Jurnal Peradaban Dan Hukum Islam) 3, no. 1 (March 2020).
https://doi.org/10.29313/tahkim.v3i1.5617.

Ritonga, Raja, Putri Anisah Nasution, Rukiah Nst, Rina Riski, Maya Borotan, and Arobiah Nasution.
“ANALISIS FIQH ISLAM TERHADAP TRANSAKSI JUAL BELI YANG DILARANG.”
Izdihar:  Jurnal ~ Ekonomi  Syariah 3, no. 01 (April ~ 2023):  30-42.
https://doi.org/10.32764/izdihar.v3i01.3561.

Sani, Chaerul Sani Chaerul, Nurul Wakiyah Wakiyah, and M Jihad Arlin Arlin. “The Concept and
Implementation of Mudharabah Contracts in Islamic Bank Financing Products.” Aghnina :
Jurnal ~ Hukum  Ekonomi  Syari’ah 2, mno. 1 (January 2025): 27-44.
https://doi.org/10.64431/ag.v2i1.220.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 219 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW)

&R First Auhtor ef al. o
Qawa'id Fighiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan Vol. 1. No. 2 Edition December 2025
Ekonomi Syariah

Sanusi, Sandy Rizki Febriadi, Neneng Nurhasanah, and Maman Surahman. “Pengembangan Kaidah
Fikih Fatwa Ekonomi Syariah DSN-MUL.” A¢-Taqaddum 12, no. 2 (November 2020): 201-22.
https://doi.org/10.21580/at.v1212.6540.

Sutrisno, Sutrisno, and Agus Widarjono. “Is Profit—Loss-Sharing Financing Matter for Islamic Bank’s
Profitability? The Indonesian Case.” Risks 10, no. 11 (October 2022): 207.
https://doi.org/10.3390/risks10110207.

Wahab, Awal Rifai. “Implementasi Qawa id fighiyyah Dalam Ekonomi Syariah.” AL-KHIYAR: Jurnal
Bidang  Muamalah  Dan  Ekonomi Islam 2, no. 1 (May 2022): 102-13.
https://doi.org/10.36701/al-khiyar.v2i1.540.

Yusril, Muh., and Muspita Sari. “Akad Dan Peranannya Dalam Transaksi.” Journal of Law and
Administrative Science 2, no. 1 (April 2024): 45-52. https://doi.org/10.33478/jlas.v2il.18.

Zakran, Putra Eka. “Survey of the Use of Qawaid Fighiyah in Current Cases in the Fields of Worship,
Mu’amalah and Siyasah.” ISNU Nine-Star Multidisciplinary Journal (INS9MJ) 1,no. 3 (2024):

237-46.

4. http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 220 | Page



http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

