
ORIGINAL ARTICLE OPEN ACCES 

 

Mawardi Dalimunthe. 

JILAW : Journal Islamic Law and Wisdom  

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172 

 

JILAW : Jurnal Islamic Law and Wisdom 

e-ISSN: 3109-5259   

Vol. 1 No. 2 Edition December 2025 

 

 

©2025 by the authors. Submitted for open access publication under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution- 

ShareAlike 4.0 International License-(CC-BY-SA) (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

 

 

QAWA’ID FIQHIYYAH SEBAGAI PILAR KONSEPTUAL 

PENGEMBANGAN EKONOMI SYARIAH 

Mawardi Dalimunthe1 

 

*Corespondence : 

Email : 
mawardi.dalimunthe@gmail.c

om 

Abstract  
The development of Islamic economics requires adaptive legal frameworks to 

address emerging issues that are not explicitly regulated in the Qur’an and Hadith. 

Qawa’id fiqhiyyah serve as an important legal foundation for formulating and 

interpreting Islamic economic law in accordance with Sharia principles. This role 

is crucial for strengthening justice, transparency, and sustainability in Islamic 

economic practices. This study aims to examine the role of qawa’id fiqhiyyah as a 

conceptual pillar in the development of Islamic economics while proposing a 

conceptual framework in the form of a synthesis of fiqh maxims relevant to 

contemporary Islamic economics. The novelty of this study lies in the synthesis of 

qawa’id fiqhiyyah muamalah as a systematic normative framework for the 

development of contemporary Islamic economics. The study employs a qualitative 

method with a juridical-normative approach through a literature review of 

classical and contemporary sources. The findings indicate that qawa’id fiqhiyyah 

facilitate the determination and interpretation of legal rulings for modern economic 

transactions, ensure the validity of contracts, protect property rights, and promote 

justice, responsibility, and transparency in Islamic economics. The implications of 

this study suggest that applying fiqh maxims as a normative analytical framework 

can strengthen the governance of Islamic financial institutions, support the 

formulation of equitable economic policies, and encourage innovation in Sharia-

compliant financial products that are responsive to contemporary dynamics. 

 

Abstrak 

Perkembangan ekonomi syariah menuntut aturan hukum yang adaptif untuk 

mengatasi persoalan baru yang belum diatur secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan 

Hadits. Qawa’id fiqhiyyah menjadi landasan hukum penting untuk menetapkan dan 

menafsirkan hukum ekonomi syariah agar tetap sesuai prinsip syariah. Hal ini 

krusial untuk memperkuat keadilan, transparansi, dan keberlanjutan dalam 

ekonomi syariah. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji peran qawa’id fiqhiyyah 

sebagai pilar konseptual dalam pengembangan ekonomi syariah, sekaligus 

menawarkan suatu kerangka konseptual berupa sintesis kaidah-kaidah fiqhiyyah 

yang relevan bagi ekonomi syariah kontemporer. Kebaruan penelitian ini terletak 

pada sintesis qawa’id fiqhiyyah muamalah sebagai kerangka normatif sistematis 

bagi pengembangan ekonomi syariah kontemporer.  Metode yang digunakan adalah 

kualitatif dengan pendekatan yuridis-normatif melalui studi pustaka dari literatur 

klasik dan kontemporer. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa qawa’id fiqhiyyah 

memberikan kemudahan dalam menafsirkan dan menetapkan hukum terhadap 

transaksi ekonomi modern, menjamin keabsahan akad, melindungi hak 

kepemilikan, dan mendorong keadilan, tanggung jawab, serta transparansi dalam 

ekonomi Islam. Implikasi dari penelitian ini adalah penerapan kaidah fiqh sebagai 

kerangka berpikir normatif dapat memperkuat tata kelola lembaga keuangan 

syariah, membantuk perumusan kebijakan ekonomi berkeadilan, serta mendorong 

inovasi produk keuangan sesuai prinsip syariah yang adaptif terhadap dinamika 

zaman. Dengan demikian, qawa’id fiqhiyyah  menjadi instrumen vital dalam 

menjaga integritas dan keberlanjutan ekonomi syariah sekaligus meningkatkan 

kepercayaan publik dan inklusi keuangan syariah secara berkelanjutan. 

Affiliation: 
1Sekolah Tinggi Agama Islam Al 

Azhar Pekanbaru 

 

 

Article History : 
Submission : 22 September 2025 

Revised : 23 Oktober 2025 

Accepted : 27 November 2025 

Published : 31 Desember 2025 
 

Keyword :Qawa’id fiqhiyyah, 

Sharia Economics, Sharia 

Contract, Sharia  Financial 
Governance, Economic Justice 

 

 

 

 



 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    207 | Page 

INTRDUCTION  

Perkembangan ekonomi syariah di era kontemprer telah menunjukkan dinamika yang 

signifikan, baik dalam lingkup nasional maupun global. Sistem ekonomi yang berlandaskan 

pada prinsip-prinsip syariah ini tidak hanya bertujuan untuk mencapai keuntungan material, 

tetapi juga menekankan pada keadilan, kesimbangan, dan kemaslahatan umat. Dalam upaya 

membangun kerangka ekonomi yang sesuai dengan nilai-nilai Islam, diperlukan fondasi 

normatif yang kuat dan fleksibel, yang mampu menjawab tantangan zaman sekaligus menjaga 

kesesuaian dengan ajaran syariah. 

Salah satu instrumen penting dalam membangun kerangka konseptual ekonomi syariah 

adalah kaidah fiqhiyyah (legal maxims). Al-Qarafi dan sejumlah ulama lainnya memilih 

pendekatan  kaidah fiqhiyyah dalam menyelesaikan permasalahan hukum Islam karena 

pendekatan ini dianggap efisien dan sangat penting dalam merumuskan solusi hukum Islam. 

Hal ini didasarkan pada beberapa alasan. Pertama, kaidah fiqhiyyah memiliki posisi yang 

penting dalam tradisi keilmuan Islam, sebab tingkat keahlian seorang faqih sangat ditentukan 

oleh sejauh mana ia menguasai kaidah-kaidah tersebut. Kedua, kaidah fiqhiyyah dapat dijadikan 

sebagai dasar dalam proses pemberian fatwa. Ketiga, penggunaan kaidah ini mampu menyusun 

ilmu fikih secara lebih sistematis, sehingga memudahkan dalam mengidentifikasi berbagai 

cabang fikih yang jumlahnya sangat banyak. Keempat, kaidah fiqhiyyah berfungsi menyatukan 

berbagai persoalan fikih yang tersebar ke dalam prinsip-prinsip umum yang lebih mudah diingat 

dan dijaga. Kelima, kaidah ini menggambarkan secara jelas prinsip-prinsip umum fikih, yang 

dapat memperluas wawasan dan membuka ruang berpikir dalam memahami hukum Islam. 

Keenam, kaidah fiqhiyyah juga menghubungkan berbagai hukum cabang yang bersifat praktis 

melalui dhawabit (batasan kaidah), yang menunjukkan bahwa setiap hukum memiliki 

keterkaitan dengan satu illat (alasan hukum) tertentu, meskipun objek dan temanya berbeda.1 

Seiring berkembangnya dinamika ekonomi modern, muncul berbagai persoalan baru 

yang belum secara eksplisit diatur dalam nash Al-Qur’an dan hadits. Dalam konteks inilah, 

kaidah fiqhiyyah hadir sebagai pilar konseptual yang sangat penting. Kaidah fiqhiyyah 

merupakan prinsip-prinsip hukum Islam yang disarikan dari sumber utama syariat dan hasil 

ijtihad para ulama yang berfungsi sebagai pedoman dalam menetapkan hukum terhadap 

masalah-masalah baru, khususnya di bidang muamalah dan transaksi ekonomi. Dengan adanya 

kaidah fiqhiyyah, penetapan hukum ekonomi syariah dapat dilakukan secara lebih sistematis, 

adaptif, dan tetap berada dalam koridor syariat, meskipun menghadapi perkembangan zaman 

dan kompleksitas transaksi ekonomi modern.2 Selain itu, kaidah fiqhiyyah juga membantu para 

pelaku ekonomi, regulator, dan lembaga keuangan syariah dalam melegitimasi dan 

menjustifikasi seluruh aktivitas ekonomi, baik dalam transaksi mono akad maupun multi akad.3 

Kepentingan Qawaid Fiqhiyyah dalam proses istinbath dan penetapan hukum Islam 

mencakup baik kasus-kasus yang telah maupun yang belum terjadi. Oleh karena itu, Qawaid 

Fiqhiyyah berfungsi sebagai salah satu instrumen penting dalam menjawab persoalan hukum 

 
1 Syamsul Hilal, “Urgensi Kaidah Fiqhiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Islam,” Al’Adalah 8, 

no. 1 (2017): 1–12, https://doi.org/10.24042/adalah.v13i3.161. 
2 Hilal. 
3 Sandy Rizki Febriadi, Neneng Nurhasanah, and Maman Surahman, “Pengembangan Kaidah 

Fikih Fatwa Ekonomi Syariah DSN-MUI,” At-Taqadum, n.d. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    208 | Page 

yang belum memiliki ketentuan atau kejelasan hukum secara eksplisit. Dalam konteks 

muamalah, baik yang bersifat materiil (al-muamalah al-madiyah) seperti hukum terkait benda 

halal, haram, dan syubhat, maupun muamalah yang bersifat etis (al-muamalah al-adabiyah) 

seperti adanya unsur kerelaan antar pihak, ijab qabul, kejujuran, larangan penipuan, serta bebas 

dari paksaan, maka muncullah konsep Qawaid Fiqhiyyah Muamalah. Konsep ini merujuk pada 

kaidah-kaidah fikih yang secara khusus mengatur aspek-aspek dalam fikih muamalah. 

Kehadiran Qawaid Fiqhiyyah Muamalah memiliki peranan penting dalam merumuskan solusi 

atas berbagai permasalahan muamalah, termasuk yang berkaitan dengan status benda syubhat 

untuk diperjualbelikan, potensi mudarat dan manfaat suatu objek muamalah bagi manusia, serta 

pertimbangan maslahat dan mafsadat dalam transaksi.4 

Selain itu, Qawa’id fiqhiyyah turut diterapkan dalam menyikapi persoalan-persoalan 

transaksi antara lembaga perbankan syariah dan konvensional. Kaidah-kaidah ini juga relevan 

digunakan dalam akad murābahah, khususnya dalam menangani isu keterlambatan atau 

tunggakan pembayaran oleh nasabah.5 Hal ini sejalan dengan hasil penelitian yang 

menunjukkan bahwa Qawaid Fiqhiyyah berfungsi sebagai sarana untuk mempermudah proses 

istinbat hukum serta menjadi metode dalam pelaksanaan ijtihad. Dalam konteks ekonomi, salah 

satu contoh kaidah fiqhiyyah adalah: “Hukum asal dalam muamalah adalah boleh, kecuali 

terdapat dalil yang mengharamkannya”. Kaidah ini mengandung makna bahwa segala bentuk 

transaksi muamalah pada dasarnya diperbolehkan, selama tidak ada dalil syar’i yang secara 

tegas melarang atau mengharamkannya.6 Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Qawaid 

Fiqhiyyah memiliki relevansi yang tinggi terhadap dinamika dan perkembangan Ekonomi 

Islam kontemporer. 

Meskipun kajian mengenai qawa’id fiqhiyyah dan penerapannya dalam hukum Islam 

maupun ekonomi syariah telah banyak dilakukan, sebagian besar penelitian tersebut masih 

bersifat parsial dan deskriptif, serta cenderung membahas kaidah tertentu atau kasus muamalah 

spesifik secara terpisah. Akibatnya, belum tersedia kajian yang menyajikan sintesis konseptual 

qawa’id fiqhiyyah secara sistematis berbagai landasan normatif pengembangan ekonomi 

syariah kontemporer yang mampu menjawab kompleksitas transaksi modern dan dinamika 

kebijakan ekonomi. Kekosongan inilah yang menjadi dasar dan fokus utama penelitian ini. 

Maka dari itu, tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengkaji dan menganalisis peran 

qawa’id fiqhiyyah sebagai pilar konseptual dalam pengembangan ekonomi syariah, serta 

bagaimana prinsip-prinsip dasar hukum Islam yang terkandung dalam kaidah-kaidah tersebut 

dapat dijadikan landasan normatif dalam merumuskan kebijakan dan praktik ekonomi yang 

sesuai dengan nilai-nilai syariah. Selain itu juga untuk menunjukkan bahwa qawa’id fiqhiyyah 

tidak hanya berfungsi sebagai pedoman dalam bidang hukum, tetapi juga memiliki potensi 

besar dalam memberikan arah dan kerangka berpikir sistematis bagi pengembangan ekonomi 

 
4 El-Diena Aslamiyah Nur Hakim, “Peran Qawaid Fiqhiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi 

Syariah,” RJABM:  Research Journal of Accounting and Business Management 8, no. 2 (2024): 53–68, 
https://doi.org/10.31293/rjabm.v8i2.8172. 

5 Lukita Fahriana and JM Muslimin, “Penerapan Al-Qawa‘id al-Usuliyyah Dan al-Qawa‘id al-
Fiqhiyah Dalam Kasus Riba Dan Bank Syari’ah,” Jurnal Indo-Islamika 10, no. 2 (September 2020): 92–106, 
https://doi.org/10.15408/idi.v10i2.17527. 

6 Abidin Nurdin et al., “Tujuan Hukum Islam Untuk Kemaslahatan Manusia: Penerapan Kaidah 
Fiqhiyah Dalam Bidang Ekonomi Dan Hukum Keluarga,” El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 5, no. 1 
(August 2022): 41, https://doi.org/10.22373/ujhk.v5i1.14665. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    209 | Page 

syariah yang berkeadilan, berkelanjutan, dan adaptif terhadap dinamika zaman. Penelitian ini 

memberikan kontribusi teoretis dan konseptual dengan menawarkan sintesis qawa’id fiqhiyyah 

muamalah sebagai kerangka normatif yang sistematis bagi pengembangan ekonomi syariah 

kontemporer. Berbeda dari kajian sebelumnya yang cenderung parsial dan deskriptif, artikel ini 

memposisikan qawa’id fiqhiyyah tidak hanya sebagai instrumen istinbath hukum, tetapi juga 

sebagai kerangka berpikir strategis dalam merumuskan kebijakan dan praktik ekonomi syariah 

yang adil, adaptif, dan berkelanjutan. Kontribusi ini diharapkan dapat memperkuat legitimasi 

syariah dalam inovasi produk dan transaksi ekonomi modern serta menjembatani kesenjangan 

antara fikih muamalah klasik dan dinamika ekonomi syariah masa kini. 

 

METHODS 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain yuridis-normatif dan 

konseptual. Pendekatan ini dipilih untuk menganalisis peran qawa’id fiqhiyyah sebagai pilar 

konseptual dalam pengembangan ekonomi syariah serta menyusun sintesis kaidah fiqhiyyah 

muamalah yang relevan dengan dinamika ekonomi syariah kontemporer. Data penelitian 

bersumber dari bahan hukum primer dan sekunder, meliputi Al-Qur’an, Hadits, kitab-kitab fiqh 

dan ushul fiqh klasik, fatwa Dewan Syariah Nasional-MUI, serta artikel jurnal ilmiah dan 

literatur akademik kontemporer yang membahas ekonomi syariah dan fiqh muamalah. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library research) dengan teknik 

penelusuran, seleksi, dan klasifikasi literatur berdasarkan relevansi substansial terhadap tema 

qawa’id fiqhiyyah dan praktik ekonomi syariah modern. Analisis data dilakukan secara 

deskriptif-analitis dan normatif-konstruktif, dengan menafsirkan kaidah-kaidah fiqhiyyah 

muamalah, mengaitkannya dengan prinsip maqashid syariah, serta mengkonstruksikan sintesis 

konseptual yang dapat digunakan sebagai kerangka normatif dalam menilai keabsahan akad, 

tata kelola lembaga keuangan syariah, dan inovasi produk ekonomi syariah. Melalui pendekatan 

ini, penelitian tidak hanya memetakan fungsi qawa’id fiqhiyyah dalam istinbath hukum, tetapi 

juga menempatkannya sebagai kerangka berpikir strategis dalam perumusan kebijakan dan 

praktik ekonomi syariah yang adil, adaptif, dan berkelanjutan. 

 

RESULT AND DISCUSSION 

Konsep Qawaid Fiqhiyyah 

Qawa’id fiqhiyyah merupakan istilah gabungan yang terdiri dari dua kata, yaitu qawa’id 

dan fiqhiyyah, yang masing-masing memiliki makna tersendiri. Secara etimologis, kata qa’idah 

 berarti asas, dasar, atau fondasi dari sesuatu baik ,(قواعد ) bentuk jamaknya qawa’id ,(قاعدة)

yang bersifat konkret dan dapat diindra, seperti pondasi bangunan, maupun yang bersifat 

abstrak dan non-materi, seperti usul ad-din (dasar-dasar agama). Dalam Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, istilah kaidah diartikan sebagai rumusan asas yang menjadi hukum, aturan yang 

pasti, patokan, atau dalil.7 

Sebagian ulama yang menyebut qawa’id fiqhiyyah sebagai qadiyyah berpendapat bahwa 

kaidah-kaidah tersebut merupakan seperangkat aturan yang mengatur perilaku para mukallaf 

(individu yang dikenai beban hukum syariat). Oleh karena itu, qawa’id fiqhiyyah dipahami 

 
7 Hakim, “Peran Qawaid Fiqhiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.” 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    210 | Page 

sebagai prinsip-prinsip yang berkaitan langsung dengan tindakan hukum bagi mereka. 

Sementara itu, ulama lain yang mengidentifikasi qawa’id fiqhiyyah sebagai rumusan hukum 

berargumen bahwa kaidah-kaidah tersebut mengatur hukum-hukum syar‘i, sehingga wajar jika 

dikategorikan sebagai hukum karena memang memuat ketentuan syariat. Dari berbagai definisi 

tersebut, dapat disimpulkan bahwa qawa’id fiqhiyyah adalah prinsip-prinsip fiqih yang 

dirumuskan secara umum berdasarkan kasus-kasus fiqih yang memiliki ‘illat (alasan hukum) 

yang sama, dengan tujuan untuk menyederhanakan pemahaman dan mempermudah penerapan 

hukum terhadap berbagai permasalahan.8 

Manfaat dan Kegunaan Kaidah Fikih 

Hasbi Ash-Shiddieqy menyatakan bahwa tingkat keilmuan seorang faqih (ahli hukum 

Islam) ditentukan oleh sejauh mana kedalaman pemahamannya terhadap kaidah fiqih. Hal ini 

karena dalam kaidah fiqih tersimpan rahasia serta hikmah-hikmah yang mendalam dari ajaran 

fikih itu sendiri. Berdasarkan pernyataan tersebut, dapat disimpulkan bahwa kaidah fiqih 

memiliki berbagai kegunaan penting, antara lain: 

1. Pemahaman terhadap kaidah fikih memungkinkan seseorang untuk mengenali prinsip-

prinsip dasar dalam ilmu fikih. Hal ini karena kaidah-kaidah tersebut berkaitan erat dengan 

berbagai persoalan fikih yang jumlahnya sangat banyak. Melalui kaidah fikih, kita dapat 

memahami benang merah yang menghubungkan dan menyatukan beragam persoalan hukum 

Islam.  

2. Keberadaan kaidah fikih memudahkan penetapan hukum terhadap masalah-masalah baru 

dengan cara mengaitkannya pada kaidah yang relevan.  

3. Kaidah fikih menjadikan seorang faqih lebih arif dalam menerapkan hukum Islam di 

berbagai waktu, tempat, dan situasi sosial yang berbeda, karena fleksibilitas syariat 

memungkinkan penerapan universal lintas zaman dan konteks.  

4. Penguasaan terhadap kaidah fikih juga berperan dalam menyelesaikan perbedaan pandangan 

di antara para ulama, atau setidaknya memberikan landasan kuat dalam memilih pendapat 

yang paling mendekati kebenaran.  

5. Seseorang yang memahami kaidah fikih akan lebih mampu menangkap makna mendalam 

dan ruh dari hukum Islam, serta memahami hikmah di balik disyariatkannya suatu hukum, 

yang pada akhirnya memperkuat pendapatnya dalam menentukan hukum.  

6. Penguasaan terhadap kaidah fikih dan kaidah ushul menjadikan wawasan seorang faqih lebih 

luas dan hasil ijtihadnya lebih tepat, mendalam, dan selaras dengan kebenaran serta 

kebaikan.9 

Qawa’id fiqhiyyah dalam Pengembangan Ekonomi Islam 

Rasulullah Muhammad Saw. dalam catatan sejarah dikenal pernah menjalani profesi 

sebagai pedagang. Pola berdagang beliau yang unik dan jujur pada masa itu membawa 

keberkahan tersendiri, di antaranya berupa kepercayaan penuh dari konsumen serta keuntungan 

yang melimpah. Salah satu keistimewaan dalam praktik dagangnya adalah transparansi dalam 

menyampaikan harga pokok barang dan memberikan kebebasan kepada pembeli untuk 

menentukan keuntungan bagi beliau. Setelah diangkat sebagai nabi, Rasulullah menegaskan 

 
8 Hakim. 
9 Sandy Rizki Febriadi Sanusi, Neneng Nurhasanah, and Maman Surahman, “Pengembangan 

Kaidah Fikih Fatwa Ekonomi Syariah DSN-MUI,” At-Taqaddum 12, no. 2 (November 2020): 201–22, 
https://doi.org/10.21580/at.v12i2.6540. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    211 | Page 

bahwa aktivitas bisnis merupakan salah satu pilar penting dalam membangun peradaban dunia. 

Beliau bahkan memandang profesi pedagang sebagai pekerjaan mulia, serta menempatkan para 

pedagang yang jujur sejajar dengan orang-orang yang bertakwa.10 

Untuk memudahkan umat Islam dalam membahas berbagai isu hukum ekonomi Islam, 

mempelajari kaidah fiqhiyyah menjadi suatu keharusan. Hal ini karena kaidah-kaidah tersebut 

memberikan kemudahan dalam menelusuri hukum-hukum kontemporer, terutama pada 

persoalan ekonomi yang tidak memiliki nash sharih (dalil yang eksplisit) dalam Al-Qur’an 

maupun hadis. Selain itu, kaidah fiqhiyyah juga sangat membantu dalam memahami 

permasalahan furu’iyyah (cabang-cabang hukum) yang terus berkembang dan jumlahnya tidak 

terbatas. Melalui ungkapan-ungkapan yang singkat, padat, dan ringkas, kaidah fiqhiyyah 

mampu merangkum prinsip-prinsip hukum sehingga memudahkan pemahaman dan penerapan 

hukum Islam secara praktis dan efisien.11 

Transaksi atau aktivitas muamalah yang melibatkan pertukaran barang atau jasa antara 

dua pihak, namun belum memiliki penjelasan rinci dalam Al-Qur’an maupun Hadis, sering kali 

memerlukan pendekatan melalui prinsip kemaslahatan. Dalam konteks ini, penggunaan kaidah 

fiqih menjadi sangat penting sebagai alat bantu dalam menetapkan hukum dan menyelesaikan 

perselisihan sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Qawa’id fiqhiyyah sendiri terbagi menjadi 

dua jenis, yaitu kaidah fiqih umum dan kaidah fiqih khusus. Salah satu bentuk kaidah fiqih 

khusus adalah kaidah-kaidah yang secara langsung berkaitan dengan persoalan ekonomi atau 

muamalah. Beberapa di antaranya meliputi kaidah-kaidah sebagai berikut:12 

1. Kaidah Pertama 

بََحَةُ إىلاَّ أَنْ يَدُلَّ دَلىيْلٌ عَلَى تََْرىيْىْهَا   الَأصْلُ فِى الْمُعَامَلَةى الإى
Artinya: “Hukum asal dalam semua bentuk muamalah adalah boleh dilakukan kecuali ada 

dalil yang mengharamkannya”.13 

Menurut kaidah ini, semua jenis transaksi dan muamalah yang umumnya diizinkan 

dalam Islam, termasuk jual beli, sewa menyewa, gadai, kerjasama (mudharabah dan 

musyarakah), perwakilan, dan lainnya, selama tidak ada bukti yang jelas yang menunjukkan 

bahwa mereka dilarang.  Hanya transaksi yang mengandung elemen yang dilarang secara 

tegas, seperti mudarat, penipuan, perjudian, dan riba, yang dilarang.14  Suatu bisnis dimulai 

dengan transaksi, yang kemudian berkembang menjadi perjanjian dan perjanjian hukum.  

Dalam praktik transaksi ekonomi syariah kontemporer, berbagai bentuk akad seperti 

musyarakah, mudharabah, murabahah, musawamah, ijarah, wakalah, musahamah, dan 

wadi‘ah tidak hanya berfungsi sebagai instrumen kontraktual klasik, tetapi juga mengalami 

adaptasi signifikan seiring dengan kompleksitas produk dan inovasi keuangan modern. 

Penerapan akad-akad tersebut dalam lembaga keuangan syariah tidak berdiri secara terpisah, 

 
10 Hilal, “Urgensi Kaidah Fiqhiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Islam.” 
11 Hilal. 
12 Hakim, “Peran Qawaid Fiqhiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.” 
13 Hakim. 
14 Raja Ritonga et al., “ANALISIS FIQH ISLAM TERHADAP TRANSAKSI JUAL BELI YANG 

DILARANG,” Izdihar: Jurnal Ekonomi Syariah 3, no. 01 (April 2023): 30–42, 
https://doi.org/10.32764/izdihar.v3i01.3561; Hakim, “Peran Qawaid Fiqhiyyah Dalam Pengembangan 
Ekonomi Syariah.” 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    212 | Page 

melainkan sering kali dikombinasikan dalam skema multi akad untuk merespons kebutuhan 

pasar, efisiensi operasional, dan manajemen risiko. Dalam konteks ini, kaidah-kaidah 

fiqhiyyah berperan sebagai landasan normatif dan kerangka analitis yang memastikan bahwa 

inovasi kontraktual tetap berada dalam koridor syariah. Kaidah fiqhiyyah tidak hanya 

digunakan untuk menilai keabsahan formal akad, tetapi juga untuk menguji substansi 

transaksi berdasarkan tujuan syariah (maqasid syariah), khususnya dalam menjaga keadilan, 

keseimbangan hak dan kewajiban para pihak, serta pencegahan unsur riba, gharar, dan 

dharar. Dengan demikian, kaidah fiqhiyyah menjadi instrumen kunci dalam menjembatani 

fikih muamalah klasik dengan praktik ekonomi syariah modern yang dinamis, kompleks, 

dan terus berkembang. 

2. Kaidah Kedua 

عَاقُدى  لت َّ  الَأصْلُ فِى الْعَقْدى رىضَى الْمُتَ عَاقىدَيْنى وَنتَىيْجَتُهُ مَا اىلْتَ زَمَاهُ بَى
Artinya: “Suatu transaksi pada dasarnya harus dilandasi kerelaan kedua belah pihak dan 

hasilnya adalah sah dan mengikat kedua belah pihak terhadap diktum yang 

ditransaksikan”.15 

Kaidah tersebut dapat dipahami bahwa suatu akad tidak dianggap sah apabila salah 

satu pihak menjalankannya dalam kondisi terpaksa atau mengalami penipuan. Misalnya, 

apabila seorang pembeli merasa tertipu karena barang yang dibelinya ternyata cacat atau 

rusak, maka ia memiliki hak untuk mengembalikan atau menukar barang tersebut.16 Kaidah 

tersebut menegaskan bahwa keabsahan suatu transaksi hanya dapat diakui apabila 

dilaksanakan atas dasar kerelaan dan kebebasan kedua belah pihak. Apabila terdapat unsur 

paksaan atau salah satu pihak merasa dirugikan atau tidak puas, maka transaksi tersebut tidak 

lagi memiliki kekuatan hukum secara syar’i.17 

Kaidah ini berkaitan dengan keabsahan suatu transaksi, yang mensyaratkan adanya 

kerelaan dari kedua belah pihak sebagai prinsip utama. Suatu akad atau perjanjian dianggap 

tidak sah apabila dilakukan dalam keadaan terpaksa, dipaksa, atau terdapat unsur penipuan.18 

Menurut jumhur ulama, akad yang dilakukan karena paksaan dinilai fasid (rusak/tidak sah). 

Ketika akad dilakukan dengan kerelaan penuh dari kedua pihak, maka akad tersebut menjadi 

sah dan secara hukum menimbulkan akibat berupa perikatan. Perikatan ini menciptakan 

hubungan timbal balik yang menimbulkan hak dan kewajiban bagi masing-masing pihak.19 

Sebagai contoh dalam konteks kontemporer, implementasi prinsip ridha (kerelaan para 

pihak) dapat dilihat dalam kontrak pembiayaan syariah modern, seperti pembiayaan 

murabahah pada lembaga keuangan syariah. Dalam skema ini, nasabah secara sadar dan 

 
15 Hakim, “Peran Qawaid Fiqhiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.” 
16 Awal Rifai Wahab, “Implementasi Qawa’id fiqhiyyah Dalam Ekonomi Syariah,” AL-KHIYAR: 

Jurnal Bidang Muamalah Dan Ekonomi Islam 2, no. 1 (May 2022): 102–13, https://doi.org/10.36701/al-
khiyar.v2i1.540. 

17 Iwan Permana, “Penerapan Kaidah-Kaidah Fiqih Dalam Transaksi Ekonomi Di Lembaga 
Keuangan Syariah,” Tahkim (Jurnal Peradaban Dan Hukum Islam) 3, no. 1 (March 2020), 
https://doi.org/10.29313/tahkim.v3i1.5617. 

18 Fahriana and Muslimin, “Penerapan Al-Qawa‘id al-Usuliyyah Dan al-Qawa‘id al-Fiqhiyah 
Dalam Kasus Riba Dan Bank Syari’ah.” 

19 Muh. Yusril and Muspita Sari, “Akad Dan Peranannya Dalam Transaksi,” Journal of Law and 
Administrative Science 2, no. 1 (April 2024): 45–52, https://doi.org/10.33478/jlas.v2i1.18. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    213 | Page 

tanpa paksaan menyetujui harga perolehan barang, margin keuntungan, serta mekanisme 

pembayaran yang disepakati di awal akad, sementara lembaga keuangan syariah 

berkewajiban menyediakan barang sesuai spesifikasi dan menyerahkannya kepada nasabah. 

Kerelaan kedua belah pihak yang dinyatakan secara transparan melalui akad tertulis dan 

mekanisme ijab-qabul menjadi prasyarat keabsahan transaksi, sekaligus mencerminkan 

penerapan prinsip keadilan dan kepastian hukum dalam praktik pembiayaan syariah 

kontemporer. 

3. Kaidah Ketiga 

لْكى الْغَيْْى بىلَا إىذْنىهى  َحَدٍ أَنْ يَ تَصَرَّفَ فِى مى  لَايََُوْزُ لأى
Artinya: “Tiada seorang pun boleh melakukan tindakan hukum atas milik orang lain tanpa 

izin si pemilik harta”.20 

Berdasarkan kaidah ini, seorang penjual haruslah merupakan pemilik sah dari barang 

yang dijual, atau minimal bertindak sebagai wakil, penerima wasiat, atau kuasa dari pemilik 

barang tersebut. Dalam Islam, tidak diperbolehkan seseorang menjual barang yang bukan 

miliknya tanpa izin yang sah, karena tidak memiliki hak atas objek tersebut. Jika dalam suatu 

transaksi ternyata penjual tidak memiliki hak untuk menjual barang tersebut, dan hal ini 

kemudian menimbulkan masalah, maka kaidah ini dapat dijadikan dasar untuk menuntut 

pemulihan hak pembeli. Artinya, pembeli berhak menarik kembali atau menuntut haknya 

atas dasar ketidaksahan transaksi yang dilakukan sejak awal.21 Sebagai contoh, seseorang 

tidak diperbolehkan menjual, menggadaikan, menyewakan, atau meminjamkan barang milik 

orang lain tanpa memperoleh izin terlebih dahulu dari pemilik yang sah.22 

Kaedah tersebut juga menekankan prinsip bahwa hak milik individu adalah suatu 

ranah yang dilindungi secara syar’i. Pemilik harta memiliki otoritas eksklusif untuk 

menentukan apa yang boleh dan tidak boleh dilakukan atas hartanya. Tanpa izin atau 

persetujuan dari pemilik, setiap tindakan seperti penggunaan, pemindahan, pemanfaatan atau 

perubahan hak atas harta tersebut dianggap melanggar aturan Islam, karena dapat 

mengakibatkan kerugian atau kezaliman terhadap pemilik yang sebenarnya.23 

Kaitannya dalam pengembangan ekonomi syariah, kaidah di atas memiliki relevansi 

yang sangat kuat karena menjadi landasan etika dan hukum dalam menjaga hak kepemilikan 

(properti rights) setiap individu. Dalam konteks, ekonomi modern, prinsip ini menegaskan 

bahwa segala bentuk transaksi atau aktivitas ekonomi harus berlandaskan pada kerelaan dan 

kejelasan izin antara pihak-pihak yang terlibat. Hal ini mencakup kegiatan seperti jual beli, 

sewa-menyewa, investasi, maupun kerja sama bisnis. Tanpa adanya persetujuan yang sah 

 
20 Hakim, “Peran Qawaid Fiqhiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.” 
21 Asrul Hamid and Yusuf Habibi, “Islamic Law Analysis of Fudhuli Buying and Selling Practices 

in Panyabungan Market Centre: Between Tradition and Sharia Compliance,” Islamic Circle 6, no. 1 (May 
2025): 1–15, https://doi.org/10.56874/islamiccircle.v6i1.2169; Hakim, “Peran Qawaid Fiqhiyyah Dalam 
Pengembangan Ekonomi Syariah.” 

22 Wahab, “Implementasi Qawa’id fiqhiyyah Dalam Ekonomi Syariah.” 
23 Nizaruddin Nizaruddin, “KONSEP KEPEMILIKAN HARTA PERSPEKTIF EKONOMI 

SYARI’AH,” Adzkiya : Jurnal Hukum Dan Ekonomi Syariah 6, no. 2 (February 2019), 
https://doi.org/10.32332/adzkiya.v6i2.1281. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    214 | Page 

dari pemilik harta, transaksi dianggap tidak memenuhi prinsip al-ridha (kerelaan) yang 

menjadi syarat sah akad dalam fiqh muamalah. 

4. Kaidah Keempat 

مَانى  لضَّ  الْْرََاجُ بَى
Artinya: “Manfaat suatu benda merupakan faktor pengganti kerugian”.24 

Kaidah “al-kharaju bi al-daman” yang bersumber dari hadis Rasulullah SAW dan 

diriwayatkan oleh Aisyah RA, menyatakan bahwa keuntungan (manfaat) suatu barang 

sejalan dengan tanggung jawab atas risiko kerugian atau cacatnya barang tersebut. Dalam 

kisah yang disebutkan, seorang lelaki membeli seorang budak, memanfaatkannya, lalu 

menemukan kekurangan dan ingin mengembalikannya. Rasulullah SAW menegaskan 

bahwa selama barang berada di tangan pembeli, maka ia berhak atas manfaatnya, namun 

juga menanggung risikonya. Berdasarkan kaidah ini, sebagaimana dijelaskan oleh 

Muhammad Bakar Ismail, jika seorang pembeli telah memanfaatkan barang yang dibeli dan 

kemudian menemukan cacat sehingga ingin mengembalikannya, ia tidak dibebani kewajiban 

untuk mengganti manfaat yang telah diperoleh. Hal ini karena hak atas manfaat berjalan 

seiring dengan tanggung jawab atas risiko kerusakan selama barang tersebut berada dalam 

penguasaannya.25 

Hak untuk memperoleh manfaat selalu berkaitan dengan kewajiban menanggung 

risiko atau kerugian. Artinya, setiap bentuk pemanfaatan terhadap suatu benda disertai 

dengan tanggung jawab atas segala kemungkinan kerugian yang timbul darinya. Misalnya, 

ketika seorang pembeli mengembalikan seekor hewan karena ditemukan cacat, penjual tidak 

berhak menuntut imbalan atas manfaat yang telah diterima pembeli selama hewan tersebut 

digunakan. Hal ini disebabkan karena selama masa kepemilikan sementara itu, pembeli juga 

telah menanggung biaya perawatan dan pemeliharaan hewan tersebut. Dengan demikian, 

hak menikmati manfaat berjalan seiring dengan kewajiban memikul beban yang muncul dari 

penggunaannya.26 

5. Kaidah Kelima 

جَازةََ الْعَقْدُ    لُ لايََ قْبَلُ الْإى  الْبَاطى
Artinya:  “Akad yang batil tidak menjadi sah karena diperbolehkan”.27 

Akad yang batal dipandang tidak memiliki kekuatan hukum dan dianggap seolah-olah 

tidak pernah terjadi. Dengan demikian, akad tersebut tetap tidak sah meskipun salah satu 

pihak menyetujuinya. Berdasarkan kaidah-kaidah sebelumnya, suatu perikatan hanya dapat 

terbentuk apabila terpenuhi unsur-unsur perjanjian serta didasari oleh kerelaan dari kedua 

belah pihak. Sebagai contoh, bank syariah tidak diperkenankan melakukan akad dengan 

lembaga keuangan yang masih menerapkan sistem bunga, meskipun sistem tersebut 

diperbolehkan oleh pihak lain. Hal ini disebabkan karena bunga telah dinyatakan haram oleh 

 
24 Hakim, “Peran Qawaid Fiqhiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.” 
25 Hakim. 
26 Wahab, “Implementasi Qawa’id fiqhiyyah Dalam Ekonomi Syariah.” 
27 Fahriana and Muslimin, “Penerapan Al-Qawa‘id al-Usuliyyah Dan al-Qawa‘id al-Fiqhiyah 

Dalam Kasus Riba Dan Bank Syari’ah.” 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    215 | Page 

Dewan Syariah Nasional. Oleh karena itu, akad baru dianggap sah apabila lembaga 

keuangan tersebut bersedia menggunakan bentuk akad yang sesuai dengan prinsip-prinsip 

perbankan syariah, yaitu transaksi yang terbebas dari praktik riba atau sistem bunga.28 

Contoh lainnya yaitu sebuah jasa hiburan yang di dalamnya terdapat prostitusi, maka hal 

tersebut tidak sah menurut syariat meskipun ada izin usaha dari pemerintah.29 

Dalam konteks ekonomi kontemporer, penerapan kaidah ini sangat penting untuk 

menjaga integritas sistem ekonomi syariah. Kaidah ini berfungsi sebagai pengingat bahwa 

tujuan utama dari akad dalam Islam bukan hanya untuk mencapai keuntungan material, 

tetapi juga untuk memastikan keberkahan dan keadilan dalam setiap transaksi. Oleh karena 

itu, lembaga keuangan syariah harus berhati-hati dalam merancang produk dan mekanisme 

akad agar tidak sekadar meniru sistem konvensional yang berbasis bunga dengan mengganti 

istilahnya saja. Setiap produk harus melalui proses verifikasi syariah secara ketat agar 

terbebas dari unsur yang diharamkan, sehingga keberadaan lembaga keuangan syariah 

benar-benar mencerminkan penerapan prinsip Islam secara menyeluruh, bukan sekadar 

formalitas administratif. 

6. Kaidah Keenam 

يْئُ بَطَلَ مَافِى ضَمْنىهى   إىذَا بَطَلَ الشَّ
Artinya: “Apabila sesuatu akad batal, maka batal pula yang ada dalam tangguhannya”.30 

Dalam praktiknya, sering kali ditemukan kebiasaan di masyarakat ketika suatu 

transaksi dibatalkan oleh para pihak yang terlibat. Misalnya, dalam akad jual beli, pembeli 

telah menerima barang dan penjual telah memperoleh pembayaran. Namun, apabila 

kemudian kedua belah pihak sepakat untuk membatalkan transaksi tersebut, maka secara 

otomatis hak kepemilikan masing-masing pihak juga menjadi tidak berlaku lagi. Dengan 

demikian, pembeli berkewajiban mengembalikan barang yang telah diterimanya, sementara 

penjual harus mengembalikan uang hasil penjualan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa 

pembatalan akad mengembalikan keadaan seperti semula, seolah-olah transaksi tersebut 

tidak pernah terjadi.31 

Kaidah mengenai pembatalan akad ini memiliki implikasi penting dalam 

pengembangan ekonomi syariah, terutama dalam menjaga keadilan dan keseimbangan hak 

serta kewajiban antara para pihak yang bertransaksi. Prinsip pengembalian hak setelah 

pembatalan akad mencerminkan nilai kejujuran, tanggung jawab, dan transparansi yang 

menjadi fondasi utama dalam sistem ekonomi Islam. Dalam konteks lembaga keuangan 

syariah, penerapan prinsip ini memastikan bahwa setiap transaksi dilakukan secara adil dan 

tidak menimbulkan kerugian sepihak. Misalnya, dalam pembiayaan berbasis murabahah 

atau ijarah, apabila akad dibatalkan sebelum objek transaksi diserahkan secara sempurna, 

maka seluruh hak dan kewajiban para pihak wajib dikembalikan sesuai dengan ketentuan 

syariah. Prinsip ini sejalan dengan Fatwa DSN-MUI No. 04/DSN-MUI/IV/2000 tentang 

Murabahah dan Fatwa DSN-MUI No. 09/DSN-MUI/IV/2000 tentang Ijarah, yang 

 
28 Hakim, “Peran Qawaid Fiqhiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.” 
29 Wahab, “Implementasi Qawa’id fiqhiyyah Dalam Ekonomi Syariah.” 
30 Hakim, “Peran Qawaid Fiqhiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.” 
31 Hakim. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    216 | Page 

menegaskan bahwa keabsahan akad bergantung pada terpenuhinya unsur kerelaan, kepastian 

objek, serta realisasi penyerahan manfaat atau barang. Dengan demikian, pembatalan akad 

sebelum terpenuhinya penyerahan objek mengharuskan pengembalian posisi para pihak ke 

keadaan semula (restutio in integrum) guna menghindari unsur dharar dan menjaga keadilan 

dalam transaksi pembiayaan syariah kontemporer. Hal ini menunjukkan bahwa sistem 

ekonomi syariah tidak hanya berorientasi pada keuntungan, tetapi juga menekankan aspek 

moral dan tanggung jawab sosial. 

Selain itu, penerapan kaidah ini juga memperkuat kepercayaan publik terhadap sistem 

ekonomi syariah. Dengan adanya jaminan bahwa pembatalan akad dilakukan secara adil dan 

proporsional, masyarakat akan merasa aman dan terlindungi dalam melakukan aktivitas 

ekonomi. Prinsip ini menjadi dasar bagi keberlanjutan dan stabilitas lembaga keuangan 

syariah, karena menegakkan nilai amanah (kepercayaan) dan maslahah (kemaslahatan 

umum). Oleh karena itu, dalam praktik ekonomi syariah modern, pengawasan terhadap 

kesesuaian akad dengan hukum Islam serta mekanisme penyelesaian sengketa menjadi aspek 

yang sangat penting untuk memastikan tidak ada pihak yang dirugikan. 

7. Kaidah Ketujuh 

هى  بُ أَوْنََاَ بىعُمُوْمى هُ لَا يُ وْجى  مَا أَوْجَبَ أَعْظَمُ الْأَمْرَيْنى يََُصُّ
Artinya: “Sesuatu yang dengan karaktek khususnya mewajikan perkara yang lebih tinggi 

diantara kedua perkara, tidak secara otomatis mewajibkan lebih rendah jika dilihat dari 

karakter umumnya”. 32 

Kaidah ini termasuk dalam qawa’id fiqhiyyah yang berfungsi sebagai alat ringkas 

untuk menuntun istinbath hukum ketika teks (nash)  atau keadaan praktis menuntut 

penafsiran. Secara metodologis, kaidah menegaskan prioritas khas atau ‘amm ketika tujuan 

dan konteks hukum berbeda. Artinya, seorang mujtahid atau dewan syariah wajib 

memperhatikan aspek kekhususan nas atau keadaan sebelum menarik kesimpulan dari 

redaksi umum. Konsekuensinya, aplikator hukum (ahli fiqh, dewan syari’ah, regulator) tidak 

boleh memaknai aturan umum sedemikian rupa sehingga mengaburkan atau meniadakan 

makna yang muncul dari ketentuan khusus dalam konteks transaksi ekonomi.33 

Dalam praktik perbankan dan pasar modal syariah, terdapat banyak aturan teknik yang 

bersifat khas, misalnya ketentuan pembagian nisbah mudharabah, syarakat akad ijarah, 

batasan gharar pada instrumen tertentu. Kaidah ini mengingatkan agar kewajiban atau 

larangan yang muncul para produk tertentu tikda digeneralisir ke semua produk hanya 

karena bahasa hukumnya terlihat umum. Misalnya, validitas mekanisme pembagian 

keuntungan yang ditetapkan khusus untuk akad mudharabah tidak serta-merta 

membenarkan mekanisme serupa pada akad lain tanpa kajian maqashid dan karakteristik 

kontrak tersebut. Dengan kata lain, spesifikasi akad harus menentukan ruang lingkup 

 
32 Hakim. 
33 Putra Eka Zakran, “Survey of the Use of Qawaid Fiqhiyah in Current Cases in the Fields of 

Worship, Mu’amalah and Siyasah,” ISNU Nine-Star Multidisciplinary Journal (INS9MJ) 1, no. 3 (2024): 
237–46. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    217 | Page 

hukumnya terlebih dahulu. Hal ini penting agar inovasi produk tetap sesuai maqashid 

syariah dan tidak disamaratakan secara keliru.34 

8. Kaidah Kedelapan 

لْغنُْمى   الْغَرْمُ بَى
Artinya: “Nilai sebuah risiko sebanding dengan sebuah manfaat yang didapatkan”.35 

Kaidah yang dikemukakan di atas menegaskan bahwa mudharabah beroperasi sebagai 

bentuk kemitraan yang mengikat dua pihak dengan relasi saling ketergantungan. Pertama, 

tujuan untuk memperoleh keuntungan melalui mekanisme pembagian hasil. Kedua, adanya 

pembagian tanggung jawab terkait risiko yang mungin timbul apabila usaha mengalami 

kerugian. Dari segi kegagalan usaha, mudharabah membedakan dua kondisi. Pertama, 

apabila kerugian terjadi semata-mata karena risiko pasar atau persaingan bisnis yang wajar 

tanpa unsur kesalahan pengelola, maka kerugian menjadi beban pemilik modal (shahibul 

maal). Kedua, jika kerugian disebabkan oleh tindakan disengaja, kelalaian berat, atau 

pelanggaran kewajiban oleh pengelola usaha (mudharib), maka pengelola bertanggung 

jawab atas kompensasi terhadap kerugian tersebut. Pendekatan ini menegaskan bahwa 

pembagian manfaat pada mudharabah diiringi pembagian risiko yang bersifat asimetris 

namun terukur, di mana pengecualian tanggungan didasarkan pada bukti unsur kesengajaan 

atau kelalaian pengelola.36 

Konsep mudharabah memiliki peran strategis dalam mendorong pertumbuhan 

ekonomi syariah karena mencerminkan prinsip keadilan, kemitraan, dan tanggung jawab 

bersama dalam aktivitas ekonomi. Melalui mekanisme bagi hasil, mudharabah menjadi 

instrumen yang efektif untuk mempertemukan pemilik modal (shahibul maal) dengan 

pengelola usaha (mudharib), terutama dalam sektor riil yang produktif. Pola ini membuka 

peluang bagi masyarakat yang memiliki ide dan keterampilan tetapi kekurangan modal untuk 

berpartisipasi dalam kegiatan ekonomi secara inklusif.37 Dengan demikian, mudharabah 

berfungsi sebagai instrumen pemerataan ekonomi dan pemberdayaan masyarakat berbasis 

nilai-nilai syariah. 

Dalam konteks lembaga keuangan syariah, penerapan mudharabah tidak hanya 

berorientasi pada profitabilitas, tetapi juga memperhatikan keberlanjutan sosial (social 

sustainability). Konsep ini menekankan etika bisnis Islam yang menolak praktik riba, 

gharar, dan maysir, sekaligus menumbuhkan semangat kejujuran, transparansi, dan 

kepercayaan antara pihak yang bermitra. Oleh karena itu, penguatan praktik mudharabah 

 
34 Nasrun Mohamad Ghazali et al., “Fiqh Maxim of ‘al-Ghurm Bi al-Ghunm’: A Critique on the 

Interpretation of the Maxim Relating to Risk-Return Concept in Islamic Banking and Finance,” ISRA 
International Journal of Islamic Finance 16, no. 2 (June 2024): 4–19, https://doi.org/10.55188/ijif.v16i2.412. 

35 Fahriana and Muslimin, “Penerapan Al-Qawa‘id al-Usuliyyah Dan al-Qawa‘id al-Fiqhiyah 
Dalam Kasus Riba Dan Bank Syari’ah.” 

36 Sutrisno Sutrisno and Agus Widarjono, “Is Profit–Loss-Sharing Financing Matter for Islamic 
Bank’s Profitability? The Indonesian Case,” Risks 10, no. 11 (October 2022): 207, 
https://doi.org/10.3390/risks10110207. 

37 Mhd Mashuri Hamdani Lubis, Farhan Rizki Noor Harun, and Reni Ria Armayani Hasibuan, 
“Perbandingan Sistem Bagi Hasil Dalam Ekonomi Syariah Dan Praktiknya Di Lembaga Keuangan 
Syariah,” Jurnal Nuansa : Publikasi Ilmu Manajemen Dan Ekonomi Syariah 3, no. 3 (June 2025): 163–72, 
https://doi.org/10.61132/nuansa.v3i3.1927. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    218 | Page 

dalam industri keuangan syariah dapat meningkatkan inklusi keuangan, memperluas 

pembiayaan bagi sektor UMKM, dan memperkuat fondasi ekonomi nasional yang 

berkeadilan.  

Selain itu, mudharabah berpotensi menjadi model pembiayaan yang adaptif dalam 

menghadapi dinamika ekonomi modern. Integrasi teknologi digital dan sistem informasi 

keuangan syariah memungkinkan peningkatan efisiensi, pengawasan, serta mitigasi risiko 

terhadap moral hazard dalam pengelolaan dana.38 Dengan inovasi tersebut, konsep 

mudharabah dapat diimplementasikan lebih luas, baik dalam lembaga keuangan formal 

seperti bank syariah maupun dalam model keuangan mikro berbasis komunitas, sehingga 

mempercepat perkembangan ekonomi syariah secara berkelanjutan. 

 

CONCLUSION 

Berdasarkan hasil kajian ini dapat disimpulkan bahwa qawa’id fiqhiyyah berperan 

strategis sebagai pilar konseptual dalam pengembangan ekonomi syariah kontemporer, karena 

mampu menjadi landasan normatif yang adaptif dalam merespons kompleksitas transaksi 

ekonomi modern yang belum diatur secara eksplisit dalam nash. Temuan penelitian 

menunjukkan bahwa kaidah-kaidah fiqhiyyah tidak hanya mempermudah proses istinbath 

hukum, tetapi juga menjamin keabsahan akad, perlindungan hak kepemilikan, keseimbangan 

risiko dan manfaat, serta mendorong terwujudnya keadilan, transparansi, dan tanggung jawab 

dalam praktik ekonomi syariah. Dengan demikian, pertanyaan penelitian terjawab bahwa 

qawa’id fiqhiyyah dapat difungsikan secara efektif sebagai kerangka berpikir normatif dan 

analitis dalam merumuskan kebijakan serta praktik ekonomi syariah yang sesuai dengan 

maqashid syariah. Implikasi penelitian ini menegaskan pentingnya integrasi kaidah fiqhiyyah 

dalam tata kelola lembaga keuangan syariah, pengembangan produk inovatif, dan perumusan 

regulasi ekonomi yang berkeadilan dan berkelanjutan. Namun demikian, penelitian ini memiliki 

keterbatasan karena bersifat yuridis-normatif dan berbasis studi pustaka, sehingga belum 

mengkaji secara empiris implementasi kaidah fiqhiyyah dalam praktik kelembagaan atau kasus 

nyata di lapangan. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya direkomendasikan untuk 

mengombinasikan pendekatan normatif dengan studi empiris atau studi kasus pada lembaga 

keuangan syariah tertentu, guna memperkuat validitas temuan serta memperluas kontribusi 

qawa’id fiqhiyyah dalam pengembangan ekonomi syariah yang inklusif dan berkelanjutan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
38 Chaerul Sani Chaerul Sani, Nurul Wakiyah Wakiyah, and M Jihad Arlin Arlin, “The Concept 

and Implementation of Mudharabah Contracts in Islamic Bank Financing Products,” Aghnina : Jurnal 
Hukum Ekonomi Syari’ah 2, no. 1 (January 2025): 27–44, https://doi.org/10.64431/ag.v2i1.220. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    219 | Page 

REFERENCES 

 

Fahriana, Lukita, and JM Muslimin. “Penerapan Al-Qawa‘id al-Usuliyyah Dan al-Qawa‘id al-Fiqhiyah 

Dalam Kasus Riba Dan Bank Syari’ah.” Jurnal Indo-Islamika 10, no. 2 (September 2020): 92–

106. https://doi.org/10.15408/idi.v10i2.17527. 

Febriadi, Sandy Rizki, Neneng Nurhasanah, and Maman Surahman. “Pengembangan Kaidah Fikih 

Fatwa Ekonomi Syariah DSN-MUI.” At-Taqadum, n.d. 

Ghazali, Nasrun Mohamad, Mohd. Fuad Md. Sawari, Syed Musa Syed Jaafar Alhabshi, and Bouhedda 

Ghalia. “Fiqh Maxim of ‘al-Ghurm Bi al-Ghunm’: A Critique on the Interpretation of the 

Maxim Relating to Risk-Return Concept in Islamic Banking and Finance.” ISRA International 

Journal of Islamic Finance 16, no. 2 (June 2024): 4–19. https://doi.org/10.55188/ijif.v16i2.412. 

Hakim, El-Diena Aslamiyah Nur. “Peran Qawaid Fiqhiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.” 

RJABM:  Research Journal of Accounting and Business Management 8, no. 2 (2024): 53–68. 

https://doi.org/10.31293/rjabm.v8i2.8172. 

Hamid, Asrul, and Yusuf Habibi. “Islamic Law Analysis of Fudhuli Buying and Selling Practices in 

Panyabungan Market Centre: Between Tradition and Sharia Compliance.” Islamic Circle 6, no. 

1 (May 2025): 1–15. https://doi.org/10.56874/islamiccircle.v6i1.2169. 

Hilal, Syamsul. “Urgensi Kaidah Fiqhiyyah Dalam Pengembangan Ekonomi Islam.” Al’Adalah 8, no. 1 

(2017): 1–12. https://doi.org/10.24042/adalah.v13i3.161. 

Lubis, Mhd Mashuri Hamdani, Farhan Rizki Noor Harun, and Reni Ria Armayani Hasibuan. 

“Perbandingan Sistem Bagi Hasil Dalam Ekonomi Syariah Dan Praktiknya Di Lembaga 

Keuangan Syariah.” Jurnal Nuansa : Publikasi Ilmu Manajemen Dan Ekonomi Syariah 3, no. 3 

(June 2025): 163–72. https://doi.org/10.61132/nuansa.v3i3.1927. 

Nizaruddin, Nizaruddin. “KONSEP KEPEMILIKAN HARTA PERSPEKTIF EKONOMI 

SYARI’AH.” Adzkiya : Jurnal Hukum Dan Ekonomi Syariah 6, no. 2 (February 2019). 

https://doi.org/10.32332/adzkiya.v6i2.1281. 

Nurdin, Abidin, Bustami Usman, Fauzan Samad, and Makmunzir Mukhtar. “Tujuan Hukum Islam 

Untuk Kemaslahatan Manusia: Penerapan Kaidah Fiqhiyah Dalam Bidang Ekonomi Dan 

Hukum Keluarga.” El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 5, no. 1 (August 2022): 41. 

https://doi.org/10.22373/ujhk.v5i1.14665. 

Permana, Iwan. “Penerapan Kaidah-Kaidah Fiqih Dalam Transaksi Ekonomi Di Lembaga Keuangan 

Syariah.” Tahkim (Jurnal Peradaban Dan Hukum Islam) 3, no. 1 (March 2020). 

https://doi.org/10.29313/tahkim.v3i1.5617. 

Ritonga, Raja, Putri Anisah Nasution, Rukiah Nst, Rina Riski, Maya Borotan, and Arobiah Nasution. 

“ANALISIS FIQH ISLAM TERHADAP TRANSAKSI JUAL BELI YANG DILARANG.” 

Izdihar: Jurnal Ekonomi Syariah 3, no. 01 (April 2023): 30–42. 

https://doi.org/10.32764/izdihar.v3i01.3561. 

Sani, Chaerul Sani Chaerul, Nurul Wakiyah Wakiyah, and M Jihad Arlin Arlin. “The Concept and 

Implementation of Mudharabah Contracts in Islamic Bank Financing Products.” Aghnina : 

Jurnal Hukum Ekonomi Syari’ah 2, no. 1 (January 2025): 27–44. 

https://doi.org/10.64431/ag.v2i1.220. 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....


 

First Auhtor et al. 
Qawa’id Fiqhiyyah sebagai Pilar Konseptual Pengembangan 
Ekonomi Syariah 

Journal on Islamic Law and Wisdom (JILAW) 

Vol. 1. No. 2 Edition December 2025 

 

    http://dx.doi.org/10.30983/jilaw.v1i2.10172    220 | Page 

Sanusi, Sandy Rizki Febriadi, Neneng Nurhasanah, and Maman Surahman. “Pengembangan Kaidah 

Fikih Fatwa Ekonomi Syariah DSN-MUI.” At-Taqaddum 12, no. 2 (November 2020): 201–22. 

https://doi.org/10.21580/at.v12i2.6540. 

Sutrisno, Sutrisno, and Agus Widarjono. “Is Profit–Loss-Sharing Financing Matter for Islamic Bank’s 

Profitability? The Indonesian Case.” Risks 10, no. 11 (October 2022): 207. 

https://doi.org/10.3390/risks10110207. 

Wahab, Awal Rifai. “Implementasi Qawa’id fiqhiyyah Dalam Ekonomi Syariah.” AL-KHIYAR: Jurnal 

Bidang Muamalah Dan Ekonomi Islam 2, no. 1 (May 2022): 102–13. 

https://doi.org/10.36701/al-khiyar.v2i1.540. 

Yusril, Muh., and Muspita Sari. “Akad Dan Peranannya Dalam Transaksi.” Journal of Law and 

Administrative Science 2, no. 1 (April 2024): 45–52. https://doi.org/10.33478/jlas.v2i1.18. 

Zakran, Putra Eka. “Survey of the Use of Qawaid Fiqhiyah in Current Cases in the Fields of Worship, 

Mu’amalah and Siyasah.” ISNU Nine-Star Multidisciplinary Journal (INS9MJ) 1, no. 3 (2024): 

237–46. 

 

http://dx.doi.org/10.30983/jilaw....

