Rustina N, et.al

Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith antara Muhaddithon dan

al-Albant
a5 10.30983/jawahir.vxxx.xxxx

Jawahir Al-Ahadis
e-ISSN: 3110-0597
Vol. 1 No. 2 Edisi Desember 2025

ORIGINAL ARTICLE OPEN ACCESS

Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith antara Muhaddithiin dan al-Albani:
Analisis Kritik Sanad Hadis “Khair al-Nas Anfa‘uhum li al-Nas”

Rustina N* , Roswati Nurdin? , HM. Attamimy? , H. Rajab*

*Korespondensi:
email: rustinanurdin@gmail.com

Afiliasi Penulis:

*134 Universitas Islam Negeri
Abdul Muthalib Sangadji Ambon,
Indonesia.

2 Institut Agama Islam Negeri
Parepare, Indonesia.

Sejarah Artikel:

Submit: 31 Juli 2025

Revisi: 29 Oktober

Diterima: 29 November 2025
Diterbitkan: 29 Desember 2025

Kata Kunci:

Manusia Terbaik, Tashih al-
Hadith, Hasan li gairih, al-Albani,
al-Muhaddithan

Abstrak

Tulisan ini bertujuan meneliti perbedaan penilaian antara al-Albani dan para
muhaddithan lainnya mengenai status kehadisan ungkapan “khair al-nas
anfaukum 1i al-nas”. Al-Albani menilai riwayat tersebut berderajat hasan,
sedangkan sejumlah ulama hadis lain mengategorikannya sebagai daif. Kajian ini
sekaligus menguraikan faktor-faktor yang melatarbelakangi perbedaan tersebut
serta menarik kesimpulan yang proporsional. Penelitian ini dipandang penting
karena ungkapan itu sangat populer di tengah umat Islam, khususnya di kalangan
dai dan penceramah, sehingga kerap dikutip sebagai hadis Nabi. Metode yang
digunakan adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan bertumpu
pada sumber-sumber tertulis, seperti kitab-kitab hadis beserta syarahnya, serta
buku dan artikel ilmiah yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa akar
perbedaan terutama terletak pada perbedaan kriteria hadis hasan li ghairih. Bagi
al-Albani, hadis daif yang kelemahannya tidak berat dapat naik menjadi hasan
karena adanya beberapa jalur periwayatan yang saling menguatkan. Sebaliknya,
menurut banyak muhaddithiin, apabila seluruh jalur yang ada tetap berstatus daif,
maka jalur-jalur tersebut tidak cukup untuk saling menguatkan hingga
meningkatkan derajatnya menjadi hasan atau sahih. Temuan ini menegaskan
pentingnya kehati-hatian dalam menisbatkan ungkapan tersebut kepada Nabi
saw., karena penyandaran yang tidak tepat memiliki konsekuensi serius, meskipun
maknanya baik dan sejalan dengan prinsip umum syariat.

Abstract

This paper examines the differences in assessment among al-Albani and other muhaddithiin
regarding the authenticity of the statement “khair al-nas anfaukum li al-nas.” Al-Albani
considers this narration hasan, while several other hadith scholars categorize it as daif. This
study also explains the factors behind these differences and draws proportionate
conclusions. This research is considered essential because the phrase is widely popular
among Muslims, especially among preachers and lecturers, and is often quoted as a hadith
of the Prophet. The method used is library research based on written sources, such as hadith
books and their commentaries, as well as relevant scientific books and articles. The results of
the study show that the root of the difference lies mainly in the different criteria for hasan li
ghairih hadith. For al-Albani, a daif hadith whose weakness is not severe can be elevated to
hasan due to the existence of several mutually reinforcing chains of transmission.
Conversely, according to many muhaddithun, if all existing chains remain daif, then these
chains are not sufficient to reinforce each other to the extent of elevating its degree to hasan
or sahih. This finding emphasizes the importance of caution in attributing such statements
to the Prophet, because incorrect attribution has serious consequences, even if the meaning
is good and in line with the general principles of Sharia.

1. PENDAHULUAN

Ada banyak hadis yang sering disampaikan kepada masyarakat yang matannya berisikan ajaran

tentang sifat atau kategori manusia terbaik. Dalam kalimat bahasa Arab disebut khair al-nds (manusia

terbaik). Hadis-hadis Nabi saw. menyebut beberapa sifat yang dapat mengantar manusia memiliki

kualitas sebagai manusia terbaik, misalnya hadis Nabi menyebutkan bahwa manusia terbaik adalah:

“orang yang mempelajari al-Quran dan mengajarkannya”(Al-Bukhari, 1422) atau “orang terbaik



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al. Jawahir Al-Ahadis
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith... Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

adalah orang yang paling baik akhlaknya terhadap keluarganya, dan aku (Nabi) adalah orang yang
paling baik kepada keluargaku”(Al-Qazwini, 2014), atau “orang terbaik adalah orang yang
kebaikannya diharapkan dan keburukannya dihindari” (Al-Tirmizi, 1975), atau “orang terbaik adalah
orang yang paling baik dalam membayar hutang”(Al-Naisabiiri, n.d.), atau “orang terbaik adalah
orang yang umurnya panjang dan baik amalannya”(Al-Tirmizi, 1975), atau “orang terbaik adalah
orang yang (suka) memberi makan (orang lain)”, atau “manusia terbaik adalah orang yang paling
bermanfaat bagi sesama manusia”, dan beberapa hadis lainnya yang tak disebutkan di sini. Tidak
semua hadis-hadis ini berkualitas sahih, ada yang daif, bahkan boleh jadi di antaranya yang
kualitasnya sangat rendah, bahkan palsu. Di antara hadis-hadis tersebut, satu yang paling populer
dan paling mudah diingat adalah “manusia terbaik adalah orang yang paling bermanfaat bagi
manusia” atau dalam bahasa Arabnya adalah “Khair al-Nas Anfa'uhum li al-Nas”. Hadis ini sudah
terlalu biasa disampaikan dalam masyarakat, menjadi bahan ceramah di atas mimbar, menjadi materi
ajar di sekolah, bahkan sampai perguruan tinggi dan sepertinya sudah diyakini sebagai hadis dari
Nabi saw. Tak jarang di antar sumber-sumber dan referensi itu menyebut ini sebagai hadis sahih, atau
menyandarkan kepada penulis kitab-kitab sahih, al-Bukhari dan Muslim, dan umumnya umat Islam
menerima informasi itu tanpa pengecekan ulang dan tanpa melakukan cross chek ke sumber aslinya.

Secara sepintas, tak terlihat ada masalah dalam pernyataan ini. Kandungan matannya benar dan
tidak bertentangan dengan ajaran pokok agama. Namun tak semua pernyataan yang terlihat benar
itu dapat disandarkan kepada Nabi saw. dan diakui sebagai hadis. Menyandarkan suatu pernyataan
kepada Nabi saw. adalah hal yang berbeda. Penyandarannya harus benar dapat dibutikan secara
keilmuan, karena adanya larangan mengatakan sesuatu berasal dari Nabi secara dusta dan
ancamannya adalah neraka di akhirat kelak. Penulusuran letak hadis *takhrij al-hadith), yaitu
penelusuran terhadap letak hadis dalam sumber-sumbernya yang asli yang menyebutkan matan
hadis dengan sanadnya untuk selanjutnya diteliti kualitas hadisnya (Rahman, 2017), menunjukkan
bahwa hadis ini tak ditemukan dalam kitab-kitab hadis yang muktabar (rujukan utama). Hadis ini
secara lengkap sanad dan matannya hanya ditemukan dalam kitab-kitab seperti kitab Shi’b al-Iman
karya al-Baihaqi, al-Mu;jam al-Ausat karya al-Tabrani, Musnad al-Shihab karya al-Qudai, Fawaid al-
Iraqiyyin karya al-Naqqash, dan al-Fawaid al-muntaqah karya al-Khilai. Kitab-kitab ini tak termasuk
dalam kitab-kitab muktabar, bahkan hanya karya al-Baihaqi dan al-Tabrani yang dapat disebut
sebagai kitab-hadis, sedangkan 3 kitab lainnya tak dikategorikan kitab hadis.

Keberadaan hadis itu dalam kitab-kitab yang tidak muktabar secara tidak langsung
mengindikasikan bahwa ada persoalan dalam periwayatan hadis. Al-Ajaluni pernah mengatakan
bahwa ia tak pernah melihat orang mengatakan bahwa teks “sebaik-baik manusia adalah yang paling
bermanfaat bagi manusia” adalah hadis Nabi saw. karena itu sebaiknya diteliti kembali. Hanya saja,
kandungan makna dari pernyataan ini adalah benar atau sahih (Al-Ajaluni, 1351). Muhaddithiin
(ulama-ulama hadis) tanpaknya lebih sepakat bahwa teks tersebut adalah hadis Nabi saw. tetapi
kualitasnya daif (Al-Sakhawi, 2017). Pendapat ini berbeda dengan penelitian al-Albani. Dalam al-
Silsilat al-Sahihah, al-Albani berpendapat bahwa teks tersebut adalah hadis Nabi saw. dan kualitasnya
hasan.(Al-Albani, 2002)

Belum banyak penelitian ditemukan terkait teks “khair al-nds anfa’uhum li al-nas” ini, terutama
yang fokus pada kualitas kehadisannya. Minimnya penelitian terhadap teks ini kemungkinan karena
popularitas teks ini di tengah masyarakat, sudah diterima dan diyakini sebagai hadis Nabi saw. tanpa
ada cross cheek dan penelitian. Penulis hanya menemukan dua hasil penelitian yang dilakukan oleh
Anggayuh Gesang Utomo dan Noprita Herari dengan judul Implementasi Tujuh Hadis “sebaik-baik
Manusia” Pada Hirarki Moslow dan Kredibilitas Komunikator. Namun penelitian ini menggunakan
pendekatan ilmu komunikasi dan terdapat kesalahan dalam menyebutkan periwayat terakhir hadis
“khair al-nas anfa’uhum i al-nds” merupakan hadis riwayat Ahmad, padahal Imam Ahmad tidak
meriwayatkan hadis ini. Penelitian ke dua dua dilakukan oleh Uswatun Hasanah yang

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxxx 194| Hal



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al. Jawahir Al-Ahadis
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith... Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

menyimpulkan bahwa hadis “Khair al-Nas Anfa‘uhum li al-Nas” adalah hadis hasan tanpa penjelasan
yang memadai tentang kehasanannya dan lebih menekankan pada penelitian matan hadis. (Hasanah,
2021) Adapun penelitian ini berfokus pada perbedaan metodologis antara al-Albani dan mayoritas
muhaddithun dalam menilai hadis “khair al-nas anfa’uhum i al-nis” dengan menerapakan analisis
kedalaman takhrij hadis.

Penelitian ini melakukan analisis dan kritik hadis degan tujuan untuk mendeskripsikan
kerangka pikir yang dibangun baik oleh Muhaddithiin maupun al-Albani, mengidentifikasi letak
perbedaan fundamental keduanya, kemudian mensintesis kedua pendapat dengan menawarkan
pandangan baru yang lebih komprehensif. Selain itu, analisis perbandingan ini dapat memberikan
pemahaman yang lebih kaya kepada pembaca dengan menyajikan dua sisi argumen yang berbeda
mengenai hadis yang diteliti.

Dengan demikian penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi memberikan wawasan dan
pemahaman yang lebih jelas tentang akar penyebab terjadinya perbedaan pendapat tersebut sekaligus
memetakan kerangka argumentasi kedua kubu. Dengan demikian diharapkan dapat memunculkan
kesadaran kepada phak yang mayoritas berkecimpung dalam ruang dakwah dan pendidikan Islam
untuk lebih bijak, selektif serta tidak secara gampang dan mudah mengaitkan dan menyandarkan
suatu pernyataan sebagai hadis Nabi saw. tanpa melakukan croscek akan keakuratan dan validitas
sanadnya.

2. KAJIAN PUSTAKA
2.1. Kaidah Kesahihan Hadis

Hadis didefinisikan sebagai segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi saw. berupa perkatan,
perbuatan, taqrir dan sebagainya. Definisi ini menunjukkan bahwa yang disebut hadis itu adalah
semua hal atau apa saja yang orang nyatakan berasal atau bersumber dari Nabi saw. Oleh karena itu,
sangat dimungkinkan adanya hadis yang dinilai berkualitas daif, munkar, maudhu’ dan kualitas
lainnya, sebab yang dinilai adalah penyandaran atau klaim terhadap kehadisan suatu pernyataan.
Definisi hadis di sini bukan “perkataan Nabi, perbuatan dan taqrirnya”, sebagaimana dikemukakan
oleh beberapa ulama hadis, sebab perkataan, perbuatan dan taqrir Nabi harus diyakini benar atau
sahih. Jika ada hadis yang dinilai daif misalnya, maka sesungguhnya bukan perkataan atau perbuatan
Nabi yang daif, melainkan klaim atau pernyataan orang tersebut bahwa sesuatu itu berasal dari Nabi
saw. itulah yang dinilai daif

Ulama hadis (muhaddithiin) telah menyusun kaidah yang dijadikan sebagai parameter untuk
menentukan suatu pernyataan yang diklaim sebagai hadis benar berasal dari Nabi saw. atau tidak.
Kaidah tersebut diperoleh dari definisi hadis sahih sebagaimana dikemukakan oleh Ibn al-Salah
bahwa hadis sahih adalah “hadis yang bersanad yang sanadnya itu bersambung melalui periwayat
yang adil dan dabit dari periwayat adil dan dabit sampai ke ujung sanad, tidak mengandung cacat
dan tidak mengandung illat” (Ibn Al-Salah, 2002). Dari definisi ini, muhaddithin kemudian sepakat
bahwa hadis sahih harus memenuhi 5 kriteria, yaitu sanad bersambung, periwayat bersifat ‘adil
(memiliki kredibilitas yang tinggi), periwayat bersifat dabit (memiliki kekuatan hafalan yang
sempurna), tidak bermuatan shuziiz, dan tidak mengandung “illah. Setiap hadis yang memenuhi lima
kriteria tersebut maka dinilai sebagai hadis sahih, sedangkan hadis yang tidak memenuhi kriteria
tersebut, baik sebagian maupun keseluruhannya, maka disebut hadis daif. Adapun jika yang tidak
terpenuhi adalah kriteria ketiga, yaitu dabt periwayat, jika ketidak terpenuhannya tidak parah, hanya
ketidaksempurnaan hafalan periwayat (gillat al-dabt), maka hadisnya dinilai sebagai hadis hasan.

Dalam ilmu hadis, kualitas yang melekat pada masing-masing hadis ini disebut sahih li zatih jika
sahih, atau hasan li gairih jika hasan. Namun kesahihan hadis, tidak hanya karena keterpenuhan lima
kriteria yang telah disebutkan, tetapi juga bisa karena “bantuan” dari luar hadis itu, berupa “ta’addud
al-turug”, jalur sanad yang lebih dari satu. Teorinya, jika ada satu hadis yang sanadnya ada dua atau

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxxx 195| Hal



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al. Jawahir Al-Ahadis
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith... Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

lebih, maka jika salah satu dari sanad itu ada yang berkualitas sahih atau hasan, sedangkan sanad
lainnya berkualitas daif, maka sanad yang berkualitas lebih rendah meningkat kualitasnya setingkat
di atasnya, misalnya hadis daif itu meningkat kualitasnya menjadi hasan dan hadis hasan meningkat
kualitasnya menjadis sahih karena adanya dukungan dari sanad lain yang berkualitas lebih tinggi.
Hadis yang meningkat kualitasnya itu disebut dengan kualitas sakhih li gairih atau hasan li gairih.
Menurut Nuruddin Itr, hadis sahth li gairih adalah hadis hasan li zatih jika diriwayatkan dari sanad
yang lain yang kualitasnya setara (hasan) atau lebih kuat (sahih) dengan lafal yang sama atau
semakna, maka hadis tersebut menguat atau meningkat dari derajat hasan menjadi sahih, dan
dinamakan sahih i gairih.('Itr, 1981). Sedangkan hasan li gairih adalah hadis daif yang kedaifannya
tidak berat apabila ia dikuatkan dengan adanya riwayat dengan sanad lain yang sederajat atau lebih
kuat.("Itr, 2000)

Jadi, hadis hasan li gairih adalah hadis yang awalnya daif, lalu derajatnya meningkat menjadi
hadis hasan karena sanad hadis tersebut tidak hanya satu. Ada sanad lain dari hadis itu, yang
kualitasnya lebih baik darinya, baik berupa shahid, maupun mutabi’. Shahid adalah istilah dalam ilmu
hadis ketika satu matan hadis diriwayatkan oleh 2 orang sahabat atau lebih dalam sanad, maka
masing-masing dari sanad sahabat itu adalah shahid (pendukung), bagi sanad sahabat lainnya,
sedangkan mutabi” adalah jika satu matan hadis diriwayatkan oleh 2 orang periwayat atau lebih di
bawah tingkat sahabat dari seorang guru hadis, maka masing-masing dari periwayat itu adalah
mutabi’ (pendukung) bagi periwayat lainnya.

Al-Albani tampaknya memiliki definisi yang agak berbeda tentang sahih li gairih dan hasan li
gairih ini. Menurut al-Albani hadis sahih adalah hadis yang derajatnya menguat disebabkan karena
banyaknya sanad dan sanad-sanad itu tidak berat kedaifannya, sedangkan hadis hasan li gairih adalah
hadis menguat karena adanya sanad lain, tetapi jumlah sanad lain itu tidak banyak, dua sanad saja
cukup dan kedaifannya tidak berat.(Al-Albani, 2000). Al-Albani mengklasifikasi hadis daif yang bisa
meningkat derajatnya menjadi hasan atau sahih. Jika sanad lain jumlahnya hanya 1 atau 2 saja, maka
hadis daif tersebut meningkat menjadi hadis hasan, sedangkat jika sanad lainnya banyak, maka hadis
daif itu meningkat menjadi sahih. Konsep ini berbeda dengan muhaddithiin, yang mengatakan bahwa
yang bisa meningkat menjadi sahih li gairih adalah hadis hasan yang memiliki jalur sanad lain yang
hasan atau sahih, sedangkan hadis daif hanya bisa menjadi hadis hasan jika ada jalur sanad lain,
berapa pun jumlah sanad itu. Hal inilah yang tampaknya yang membedakan antara penilaian al-
Albani dengan penilaian muhaddithiin terhadap suatu hadis, yang sering menyebabkan penilaian al-
Albani itu menyalahi penilaian para muhaddithiin.

Adapun yang dimaksudkan dengan istilah muhaddithin di sini adalah ulama-ulama yang
mendalami dan menekuni kajian tentang hadis Nabi saw. (Rajab, 2011). Dalam ilmu hadis, istilah
muhaddithiin biasa diperhadapkan dengan istilah fugaha’ seperti dalam kitab Magdyis Nagd Mutiin al-
Sunnah, meski pengarang kitab ini, al-Dumaini menyatakan bahwa yang dimaksud fugaha’ adalah
yang memiliki kaidah kesahihan hadis yang berbeda dengan muhaddithiin, terutama dalam kaidah
kesahihan matan. Tidak semua fuqahia” memiliki perbedaan tersebut. Perbedaan paling tampak ada
pada fugahi’ mazhab Hanafi, dan pada mazhab Maliki, meski tidak sejelas mazhab Hanafi.
Muhammad al-Gazali dalam istilah fugaha’ ini, yaitu ahl al-Figh, sedangkan muhaddithiin disebutnya
dengan ahl al-hadith. (Al-Dumayni, n.d.). Sementara itu, Syamsul Anwar menggunakan istilah aliran
rasionalisme untuk fugaha’, sedangkan muhaddithiin disebutnya dengan istilah aliran tradisionalisme.
Syamsul Anwar menjelaskan, dalam menyikapi hadis, terdapat dua aliran besar; aliran rasionalisme
yang diwakili mazhab Hanafi yang melihat dan menempatkan hadis dalam kerangka logis sistem
syariah secara keseluruhan sehingga yang menyimpang dari situ harus ditolak sebagai tidak otentik;
dan aliran tradisionalis yang lebih menekankan otoritas para pelapor hadis sehingga selama suatu
hadis dilaporkan oleh otoritas yang reliabel, hadis itu harus diterima dan dinyatakan otentik karena

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxxx 196| Hal



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al. Jawahir Al-Ahadis
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith... Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

penolakan terhadapnya berarti pendustaan terhadap otoritas para pelapor dan ini adalah sikap yang
tidak dapat dibenarkan (Anwar, 2000).

Al-Albani dalam hal ini sebenarnya dapat dimasukkan dalam kategori muhaddithiin, karena
dalam banyak hal, kaidah kesahihan hadis al-Albani sama atau mengikuti kaidah yang ditetapkan
oleh muhaddithiin, meskipun al-Albani terbilang ulama hadis kontemporer. Namun dalam hal suatu
hadis dapat meningkat kualitasnya mejadi lebih tinggi, al-Albani memiliki kaidah yang berbeda
dengan muhaddithiin pada umumnya, sebagaimana telah dijelaskan di atas, dan atas dasar itulah
penelitian ini bermaksud membandingkan penilaian al-Albani dengan penilaian muhaddithiin
terhadap hadis “Khair al-Nas Anfa"uhum li al-Nas”.

2.2. Takhrij Hadis “Khair al-Nas Anfa‘uhum li al-Nas”

Melalui penelusuri keberadaan teks hadis “khair al-nds anfa’uhum li al-nas” dalam kitab-kitab
hadis dengan menggunakan aplikasi al-Maktabah al-Shamilah diperoleh keterangan bahwa matan
hadis dengan teks tersebut hanya dapat dijumpai dalam kitab hadis bernama Musnad al-Shihab karya
al-Qudai, dengan sanad dan matan yang lengkap sebagai berikut:

A BT QAR i sl s dide il Lm0 OB 106 ¢ s (e sl (8 ominh G 08 Aay S (ol 5 ol

Dari Abdurrahman bin Umar bin al-Saffar, dari Abu Said Ahmad bin Muhammad bin Ziyad bin
al-A’rabi, dari Muhammad bin Abdullah al-Hadrami, dari Ali bin Bahram dari Abdul Malik bin Abu
Karimah, dari Ibnu Juraij, dari Ata’ dari Jabir, Rasulullah saw telah bersabda: “sebaik-baik manusia
adalah yang paling bermanfaat bagi manusia” (Al-Qudai, 1986).

Musnad al-Shihab awalnya tidak terkategori sebagai kitab hadis karena kitab ini berisi hadis
tentang al-Hikam, al-Amsal, al-Mawaiz dan al-Adab, tanpa mencantumkan sanad pada hadis-hadis yang
dimuatnya. Namun kemudian, penulisnya yaitu al-Qadi Abu Abdillah Muhammad bin Salamah Al-
Qudai berinisiatif untuk melengkapi hadis-hadis itu dengan sanadnya sendiri dan memberi nama
kitab yang baru itu dengan Musnad al-Shihab.(Al-Auni, 1431). Al-Qudai wafat tahun 454H. yang
menunjukkan bahwa masa hidupnya jauh dari masa keemasan pengumpulan hadis oleh ulama
terkenal al-Bukhari, Muslim, Ahmad bin Hanbal, dan penulis al-Kutub al-Tis’ah lainnya, yaitu antara
tahun 200H sampai 275H.

Pada bagian akhir dari hadis di atas dalam Musnad al-Shihab, terdapat kata “mukhtasar” yang
dapat diartikan bahwa matan hadis ini diringkas dari matan hadis yang lebih panjang dan yang
dimaksud oleh al-Qudai itu juga ada dalam Musnad al-Shihab, di mana teks “khair al-nds anfa’uhum li
al-nas” menjadi bagian dari matan hadis yang lebih panjang. Matan tersebut adalah sebagai berikut:
s el Y da 8 58 Y5 oafla ) Gl by e i a0 055 0808 s (o sl (2 egind O 0B i S

« Al 228 L)

Dari Abu Muhammad Abdurrahman bin Umar bin al-Saffar, dari Ahmad bin Muhammad bin
Ziyad, dari Muhammad bin Abdullah al-Hadrami, dari Ali bin Bahram dari Abdul Malik bin Abu
Karimah, dari Ibnu Juraij, dari Ata” dari Jabir, Rasulullah saw telah bersabda: “seorang mukmin itu
selalu bersikap ramah dan tidak ada kebaikan bagi siapa saja yang tidak ramah, dan sebaik-baik
manusia adalah yang paling bermanfaat bagi manusia” (Al-Qudai, 1986).

Kesamaan sanad antara hadis ini dengan hadis sebelumnya, menunjukkan bahwa yang diringkas
oleh al-Qudai adalah hadis ini. Artinya, al-Qudai kadang meriwayatkan hadis secara lengkap, tetapi
di lain waktu meriwayatkan matannya sebagian saja. Dengan sanad yang sama tetapi lebih
ringkas/pendek, al-Tabrani dalam al-Muj'am al-Ausat meriwayatkan hadis ini. Disebut ringkas karena
al-Tabrani menerima hadis ini dari Muhammad bin Abdillah al-Hadrami, rawi ke 6 dalam sanad al-
Qudai. Perhatikan riwayat al-Tabrani berikut:

A ks 08108 « pa (e sl (e minh Ol 08 il K ol G llall N U Q8 2105 G Gl U Ganladl) di e () 2Rak las
Ol a8 B Rl Y b Y e B R Yy il sl el alu g ade il L

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxxx 197| Hal



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al. Jawahir Al-Ahadis
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith... Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

Dari Muhammad bin Abdullah al-Hadrami, dari Ali bin Mahram, dari Abdul Malik bin Abi
Karimah, dari Ibnu Juraij, dari Ata’, dari Jabir, Rasulullah saw. telah bersabda: “seorang mukmin
itu selalu bersikap ramah dan tidak ada kebaikan bagi siapa saja yang tidak ramah, dan sebaik-
baik manusia adalah yang paling bermanfaat bagi manusia” (Al-Tabrani, 1990)

Pada bagian akhir riwayat al-Tabrani, ditemukan keterangan bahwa tidak ada yang
meriwayatkan hadis ini dari Ibnu Juraij selain Abdul Malik bin Abi Karimah, dan Ali bin Bahram juga
seorang diri meriwayatkannya dari Abdul Malik. Dalam kitab Shi’b al-Imin karya al-Baihaqi
ditemukan riwayat lain dengan jalur sanad yang sama, dari Ali bin Mahram dari Abdul Malik bin Abi
Karimah dari Ibnu Juraij sebagai berikut:
haa ¢ laed) dma sl alyer 0 e Las caanll 0 dmaa 0 Cpmea) Lias calaiy a0 glaie 5 pee ool Upual cadlall il e 5 U sl
D dln Yy Glh Y e A Y ecislle sl 1B alug ade A e il e s O csllae Ge a0l e e S (ol O

) adi e il

Dari Abu Abdillah al-Hafiz, dari Abu Amr Usman bin Ahmad di Bagdad, dari al-Husain bin

Humaid bin al-Rabi’, dari Ali bin Mahram Abu Hujjiyah al-Attar,, dari Ibnu Abi Karimah, dari

Ibnu Juraij, dari Ata’ dari Jabir, dari Nabi saw. “seorang mukmin itu selalu bersikap ramah dan

tidak ada kebaikan bagi siapa saja yang tidak ramah, dan sebaik-baik manusia adalah yang

paling bermanfaat bagi manusia”. (Al-Baihaqi, 2003)

Ditemukan juga dalam kitab Fawaid al-Iragiyyin dengan teks hadis lengkap sebagai berikut:
¥l ¥ fas 5ia Vs ecle o gfle Gl 106 s ade d a0 08 ol S8 o i G el (o oA o) 0f i K
A a5 il

Dari Abu al-Fadl al-Abbas bin Muhammad bin Tamim al-Rusafi, dari Abu Bakar bin Ishak al-

Ansari, dari Ali bin Mahram, dari Abdul Malik bin Abi Karimah, dari Ibnu Juraij, dari Ata” dari

Jabir bin Abdillah, dari Nabi saw.: “seorang mukmin itu selalu bersikap ramah dan tidak ada

kebaikan bagi siapa saja yang tidak ramah, dan sebaik-baik manusia adalah yang paling

bermanfaat bagi manusia”. (Al-Naqqash, n.d.)

Namun pernyataan al-Tabrani tidak sepenuhnya benar, sebab ternyata Amr bin Bakr al-Saksaki
juga meriwayatkan hadis yang sama dari Ibnu Juraij. Dalam kitab al-Fawaid al-Muntaqah, al-Khilai
meriwayatkan hadis dengan sanad dan matan sebagai berikut:

(s sl (s pmial) aadl o agad Sy ol GHAT OB ¢ gand Uy agle Sel 8 uall ) e (0 dims 0 olay 0 dielens) 2224 o GOl
12l ool E3A 108 ¢ juala Ul agle Bel j8 ok o gl G 4l de 0284 o BA J8 ¢ 3 5 G A (lidae ) gl 3 (Dlany
el adle ) a dll Jsmy JE B Lila e collae o ¢ s Ol 08 ¢ @SSl S5 G 5 pee BRS¢ (5 bat) 2284 (0 adila

- ol gl Gl s ¢ il Vs b Y e a Y ¢ caslle all el

Dari Abu Muhammad Ismail bin Raja” bin Said bin Abdillah al-"Asqalani (menggunakan metode

periwayatan giraah dan Sima’). Dari Abu Bakar Muhammad bin Ahmad al-Jandari al-Muqri” (di

kota Asqalan pada bulan Ramadhan tahun 390H), dari Abu Muhammad Abdullah bin Abban bin

Shidad (menggunakan metode girash dan saya hadir), dari Abu al-Darda’ Hasyim bin

Muhammad al-Ansari, dari “Amar bin Bakr al-Saksaki, dari Ibnu Juraij, dari “Ata’ dari Jabir,

Rasulullah saw. telah bersabda: “seorang mukmin itu ramah dan familiar, tidak ada kebaikan

pada orang yang tidak ramah dan familiar, dan manusia terbaik adalah yang paling banyak

manfaatnya bagi manusia”. (Al-Khila’i, 1431)

Jika dibuat dalam bentuk skema, maka skema sanad hadis “khair al-nas anfa’uhum li al-nas”
adalah sebagai berikut:

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxxx 198| Hal



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al.
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith...

Abdul Malik bin
Abi Karimah

{ Ali bin Mahram

Rasulullah saw
|
Jabir ra.
|
Ata’'
|

lbnu Juraij
1 1

Jawahir Al-Ahadis
Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

Muhammad bin
Abdillah al-Hadrami

I_I_I—l
Ahmad bin Al-
Muhammad Tabrani

|
Abdurrahman al-
Saffar
|
Abu Abdillah al-
Qudai

al-Husain bin
Hamid
|

Abu Amr

|
Abdullah al-
Hafiz
|

al-Baihagqi

1
Amr bin Bakar al-
Saksaki
|
Abu al-Darda' al-
Ansari
|
Muhammad bin

Abdullah bin Aban

|
Muhammad bin

Ahmad al-Jandari

|
Abu Muhammad
al-Asqalani
|

al-Khilai

Ada teks matan yang lain yang semakna dengan teks “khair al-nas anfa’uhum li al-nas”yaitu matan
hadis dalam bentuk dialog antara sahabat Ibnu Umar ra. dengan Nabi saw. Ibnu Umar bertanya
kepada Nabi saw.: siapakah manusia yang paling baik? Lalu Nabi menjawab: “manusia yang paling

bermanfaat bagi manusia”. Lengkap hadisnya sebagai berikut:

R 03 K8 0 G (B0 108 -5k (5 lle 0 el e 0 el D ol A5 5 ol 5 543 L O 5 0 deme 0 2enl Uaa
ol Gl il 008 C SR B ey e ) a1 0 O 006 a0 5 0« o S8 B8 i (5 K0 o 88 108
Dari Ahmad bin Muhammad bin al-Azhar, dari Bahar bin Abi Bahaz (al-Saqr bin Abdirrahman

bin Malik bin Migwal) dari Khunais bin Bakar bin Khunais dari Bakar bin Khunais dari Abdullah

bin Dinar dari Ibnu Umar, ia berkata, Rasulullah saw. pernah ditanya, siapakah manusia yang
paling baik? Rasulullah menjawab: “manusia yang paling bermanfaat bagi manusia. (Al-

Muzakki, 2004).

Teks matan hadis yang berbentuk tanya jawab ini hanya ditemukan sanadnya dalam kitab al-

Muzakkiyat, yang dikenal juga dengan nama lain al-Fawaid al-Muntakhabah. Sanadnya sama sekali

berbeda dengan sanad hadis sebelumnya sebab hadis ini sumber pertamanya dari periwayat sahabat
adalah Ibnu Umar, sedangkan hadis sebelumnya adalah Jabir. Demikian halnya dengan sanad setelah
sahabat, semuanya berbeda, karena itu, sanad hadis Ibnu Umar ini dapat menjadi shahid bagi sanad

hadis sebelumnya yang diriwayatkan oleh sahabat Jabir ra.

Adapun skema sanadnya adalah sebagai berikut:

d10.30983 /jawahir. vxxx.xxxx

199| Hal


https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al. Jawahir Al-Ahadis
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith... Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

Rasulullah saw.
I
Ibnu Umar

I

Abdullah bin Dinar
I

Bakar bin Khunais
I

Khunais bin Bakar bin Khunais

Bahaz bin Abi Bahazbin
|
Ahmad bin Muhammad bin al-Azhar
I
Abu Ishaqg Al-Muzakki

3. METODE PENELITIAN
3.1. Jenis dan Pendekatan Penelitian

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif yang bersifat studi pustaka, yaitu penelitian untuk
menganalisis data non numerik berupa teks, dokumen, kitab/buku, dan literatur tertulis lainnya guna
memahami fenomena, konsep atau teori tertentu secara mendalam dengan peneliti menjadi instrumen
utama dalam menginterpretasikan data. Menurut Sugiyono, metode penelitian kualitatif digunakan
untuk meneliti pada kondisi objek yang alamiah, di mana peneliti menjadi instrumen kunci, dan hasil
penelitian menekankan pada makna. Dalam studi pustaka, "objek alamiah" ini adalah bahan pustaka
(buku, jurnal, dokumen) yang diinterpretasikan untuk menemukan makna atau teori baru (Sugiyono,
2015).

Pendekatan yang digunakan adalah analisis sanad, yaitu proses kritik eksternal yang mengkaji
dan mengevaluasi rantai periwayatan (sanad/silsilah periwayatan) dari suatu hadis untuk
menentukan keotentikan, keabsahan dan kualitas hadis yang diteliti. Dalam hal ini, sanad yang akan
diteliti adalah sanad-sanad yang dianggap bermasalah, sedangkan sanad yang tidak dikritik tidak
dipaparkan di sini. Tujuannya adalah untuk memastikan bahwa hadis yang diteliti memiliki jalur
transmisi yang kuat dan dapat dipercaya, sehingga terhindar dari pemalsuan atau kesalahan dalam
penyampaian ajaran agama. Proses ini sangat penting karena tanpa sanad yang jelas, siapa saja bisa
mengklaim sesuatu sebagai ajaran Nabi.

3.2. Sumber Data

Sumber data utama penelitian adalah kitab-kitab matan hadis yang memuat matan hadis “Khair
al-Nas Anfa’uhum li al-Nas” dan kitab yang memuat pandangan muhaddithiin dan al-Albani tentang
kualitas hadis tersebut. Dalam hal ini dari muhaddithiin antara lain adalah kitab mugaddimah Ibn al-
Salah karya Ibn al-Salah dan dari al-Albani adalah kitab al-Silsilah al-Ahadith al-Sahihah. Sedangkan
sumber sekunder adalah sumber-sumber tertulis lainnya berupa kitab-kitab syarah hadis, kitab rijal,
buku dan artikel ilmiah lainnya.

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxxx 200 Hal



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al. Jawahir Al-Ahadis
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith... Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

3.3. Teknik Analisis Data

Adapun teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis perbandingan,
yaitu metode sistematis untuk mengkaji, membandingkan, dan mengkontraskan pandangan,
argumen, dan interpretasi dari muhaddithiin dan al-Albani tentang kualitas hadis yang diteliti.

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
4.1. Menakar Kualitas Hadis

Merujuk deskripsi takhrij al-Hadith di atas, dapat diasumsikan bahwa hadis “Khair al-Nas
Anfa'uhum li al-Nas” memiliki kualitas kehadisan yang rendah. Pertama karena matan hadis ini tak
ada dalam kitab-kitab muktabar seperti al-Kutub al-Sittah (6 kitab rujukan utama hadis) yang disusun
oleh para mukharrij hadis terkenal semacam al-Bukhari, Muslim dan lain-lain. Artinya, hadis ini tidak
lolos dari seleksi yang mereka lakukan terhadap hadis-hadis yang mereka hafal. Hadis ini hanya
diketahui ada dalam kitab hadis al-Mu'jam al-Ausath karya al-Thabrani dan Shi’b al-Iman karya al-
Baihaqi. Selebihnya, ada dalam kitab-kitab yang tidak dikenal sebagai kitab sumber hadis, yaitu
dalam Musnad al-Shihab karya al-Qudai dan kitab Fawaid al-Iragiyyin karya Abu Ishaq Al-Muzakki.
Selain itu, tidak semua periwayat hadis ini merupakan Rijal (periwayat) al-Kutub al-Sittah, atau
bahkan al-Kutub al-Tis'ah (9 kitab rujukan hadis). Keberadaan periwayat-periwayat dalam sanad
tampaknya menjadi penyebab hadis ini dinilai daif oleh sebagian ulama. Al-Sakhawi dalam al-
Magqasid al-Hasanah mengatakan sanad hadis ini daif, di dalamnya terdapat nama Ibnu Juraij, ia
seorang periwayat mudallis, dan kadang-kadang melakukan ‘an’anah. Juga ada nama Ali bin Bahram,
periwayat yang biografinya ada dalam kitab “al-Tarikh” karya al-Khatib, tetapi tanpa ada komentar
tentangnya baik jarh maupun ta’dil.(Al-Sakhawi, 2017) Sementara itu, Al-Haisami dalam Majma’ al-
Zawaid wa Manba’ al-Fafaid mengatakan, sanad hadis ini melalui jalur Ali bin Bahram dari Abdul
Malik bin Abu Karimah, dan saya tidak mengenal keduanya. Sedangkan periwayat lain dalam sanad
itu adalah periwayat sahih.(Al-Haisami, 1994)

Selanjutnya, mengacu pada sanad hadis sebagaimana tergambar dalam skema pertama di atas,
tergambar 5 jalur sanad dari 5 Mukharrij hadis, yaitu al-Tabrani, al-Baihaqi, al-Qudai, al-Naqqgash dan
al-Khilai. Sanad al-Tabrani, al-Qudai dan al-Naqqash semuanya melewati jalur Ali bin Mahram -
Abdul Malik bin Abi Karimah - Ibnu Juraij. Jalur ini tampaknya menjadi bagian utama dari sanad
hadis, karena dari ketiga periwayat dalam sanad inilah bertumpu permasalahan yang ada dalam
sanad. Karena itu, uraian berikut akan mengacu pada ketiga periwayat tersebut untuk menentukan
kualitas hadis.

1. Ali bin Mahram

Ali bin Mahram adalah seorang Afrika dengan nama lengkap Ali bin Mahram bin Yazid Abu
Hujjiyah al-Muzani al-Attar. Ia pindah ke Iraq dan menetap di sana sampai akhir hayatnya. Di
Bagdad, ia menerima hadis dari Abdul Malik bin Abu Karimah al-Ansari. Sedangkan murid-
muridnya di bidang hadis adalah Ahmad bin Yahya al-Audi, Musa bin Ishaq al-Andsari, Alika al-
Razi, al-Hasan bin al-Tayyib al-Shujai.(Al-Bagdadi, 1997) Tak banyak informasi tentang profil Ali bin
Mahram. Namanya tidak tercantum dalam kitab-kitab Rijal. Itulah sebabnya sebagaian ulama hadis
menyebutnya majhil. la juga hanya menerima hadis dari Ibnu Abi Karimah. Dalam kitab hadis ia
disebut tafarrada bih (hanya sendiri meriwayatkan dari Ibnu Abi Karimah).

Satu yang menarik dalam penyebutan nama Ali bin Mahram adalah bahwa nama ini dalam
banyak kitab dan sanad dari hadis yang ia riwayatkan disebut sebagai Ali bin Yazid bin Mahram,
misalnya dalam al-Majma’ karya al-Haisami, padahal nama yang benar adalah Ali bin Mahram bin
Yazid. Kesalahan ini dikonfirmasi oleh al-Albani dalam Silsilah al-Da’ifah,(Al-Albani, 1992) dan juga
dalam catatan kaki kitab Majma’ al-Bahrain karya al-Haisami (Al-Haisami, 1992). Dalam ilmu hadis
kesalahan penyebutan nama seperti ini disebut tadlis al-Asma’, dan akan sangat berpengaruh pada

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxxx 201| Hal



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al. Jawahir Al-Ahadis
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith... Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

kualitas hadis terutama jika diketahui ada maksud jahat dari kesalahan itu, yaitu menutup-nutupi
cacat pada periwayat jika nama yang sebenarnya disebutkan.

2. Abdul Malik bin Abu Karimah

Periwayat kedua yang dianggap bermasalah adalah Abdul Malik bin Abu Karimah. Ia adalah
Abdul Malik bin Abu Karimah al-Ansari Abu Yazid al-Magribi, guru dari Ali bin Mahram. Ibnu Abi
Karimah adalah seorang muhaddith dan periwayat hadis dari ulama-ulama negeri Tunisia. la dikenal
dengan banyaknya hadis dan lamanya bergaul dengan fagih (ulama fikih) dan ‘alim (ulama) kota
Tunis, yaitu Khalid bin Abi Imran al-Tujaibi.(Al-Maliki, 1994) Gelar keulamaan yang disematkan
kepada Ibnu Abi Karimah adalah al-Muhaddith (ahli Hadis), al-Fagih (Ahli Fikih) dan al-Wara’. la
memiliki karya tulis sebuah kitab tentang al-Zuhd (kezuhudan). Al-Mizzi dalam Tahzib al-Kamal
mengutip Abu Tahir bin al-Sarj mengatakan Ibnu Abi Karimah termasuk manusia pilihan di kalangan
umat Islam (min khiyar al-Muslimin). Menurut Abu Said bin Yunus, Ibnu Abi Karimah datang ke Mesir
pada tahun 180H. lalu wafat di sana pada tahun 204H. Ia memiliki hanya satu riwayat dalam Sunan
Abi Dawnud.(Al-Mizzi, 1985) Sumber lain dari Abu al-Arab al-Qairawani, Ibnu Hajar dan Abu Ja'far al-
Mugri’ menyebut bahwa Ibnu Abi Karimah wafat di Mesir pada tahun 210H.(Al-Mizzi, 1985)

Hadis-hadis Ibnu Abi Karimah ia terima dari beberapa orang guru hadis yaitu Khalid bin
Humaid al-Mahri, Abdurrahman bin Ziyad bin An’um al-Ifriqi, Ubaid (‘Utbah) bin Samamah al-
Muradi, Amr bin Labid, Malik bin Anad dan Abu Hajib. Sedangkan murid-murid hadisnya adalah
Abu Tahir Ahmad bin Amar bin al-Siraj, Abu Zayd Shajirah bin Isa al-Muafiri al-Tunisi (Qadi
Tunisia), Abdurrahman bin Ziyad al-Rasisi, dan Ali bin Yazid bin Bahram (Ali bin Bahram bin
Yazid).(Al-Mizzi, 1985)

Dari segi persambungan sanad antara Ali bin Mahram dengan Ibnu Abi Karimah tidak ada
masalah Ali bin Mahram adalah salah seorang murid Ibnu Abi Karimah. Namun dari sisi keadaan
periwayat, terutama menyangkut ‘adalah al-rawi (integritas periwayat), Ibnu Abi Karimah dianggap
profilnya tidak jelas, misalnya Ibnu Hajar mengatakan ia memiliki riwayat dalam Sunan Abi Dawud,
tetapi profilnya mastiir. Hadis-hadisnya diriwayatkan oleh sejumlah orang, tanpa ada penilaian minus
(jarh) terhadap profilnya.(Jarrar, 2007) Hal sama dikatakan oleh Sabt al-Ajmi, bahwa Ibnu Abi
Karimah adalah muslim pilihan, tetapi saya tak mengenal seorang pun kritikus hadis yang berbicara
tentang profilnya, tidak ada jarh dan tidak ada ta’dil.(Al-Ajmi, 2003) Juga oleh al-Haisami. Ia
mengatakan, hadis di atas diriwayatkan oleh Ali bin Bahram dari Ibnu Abi Karimah dan saya tak
mengenal keduanya (Al-Haisami, 1994). Meski demikian, penilaian terhadap Ibnu Abi Karimah tetap
ditemukan dalam beberapa referensi. Ibnu Hajar sendiri dalam Tagqrib al-Tahzib menilai Ibnu Abi
Karimah dengan Sadiig Salih (Al-Asqalani, 1986). Abu al-Arab menilainya dengan thigah, khiyar
(manusia pilihan), dan mustajab (doa-doanya terkabulkan) (Al-Tamimi, n.d.). Tampaknya inilah yang
membedakan istilah mastur dengan majhul. Mastur artinya ada penilaian terhadap profil periwayat
tetapi tidak banyak, sedangkan majhul, sama sekali tak dikenal sehingga tak ada penilaian.

Satu kekurangan lain dari sanad Ibnu Abi Karimah adalah bahwa ia dianggap hanya sendiri saja
meriwayatkan hadis ini dari Ibnu Juraij seperti disinyalir oleh al-Thabrani.(Al-Tabrani, 1990)
Anggapan ini tak sepenuhnya benar karena ternyata ada periwayat lain yang juga menerima hadis ini
dari Ibnu Juraij, yaitu Amr al-Saksaki. Masalahnya, Amr al-Saksaki adalah periwayat yang sangat
lemah. Kritikus hadis menilai profilnya dengan penilaian yang sangat rendah. Al-Daruqutni
menyebutnya matrik (harus diabaikan). Ibn al-Qaisarani mengatakan bahwa Amr memiliki hadis-
hadis munkar yang ia riwayatkan dari periwayat-periwayat thigah.(Al-Maqdisi, 1996) Ibun Hibban
mengatakan, Amr al-Saksaki berasal dari Ramalah. Ila meriwayatkan hadis antara lain dari Ibrahim
bin Abi Ablah, Ibnu Juraij dan lain-lain yang termasuk periwayat thigah, yang tidak diragukan bahwa
hal itu hanya dibuat-buat, tidak boleh dijadikan hujjah. Sementara itu, al-Uqaili mengatakan bahwa
hadis Amr gair mahfiiz.(Al-Uqaili, 1984).

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxxx 202| Hal



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al. Jawahir Al-Ahadis
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith... Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

Dari penjelasan tersebut, sanad al-Saksaki ini meski sebenarnya dapat menjadi mutabi’ untuk
sanad yang melewati Ibnu Abi Karimah, karena keduanya menerima hadis dari Ibnu Juraij, tedak
berarti apa-apa dan tidak dapat menguatkan hadis Ibnu Abi Karimah disebabkan oleh profil al-
Saksaki yang sangat jelek. Seperti dikatakan oleh al-Huwaini, sanad Ibnu Abi Karimah di-mutabi” oleh
sanad Amr al-Saksaki, namun kedudukannya sebagai mutabi’ adalah sigitah (tak dianggap). Karena
itu, tak ada yang sanad yang dapat mengangkat kualitas sanad Ibnu Abi Karimabh, jika disimpulkan
bahwa sanad tersebut daif.

3. Ibnu Juraij

Nama lengkap Ibnu Juraij adalah Abdul Malik bin Abdul Aziz bin Juraij al-Umawi (Al-Baihaqj,
2003). Ata’ (bin Abi Rabah) merupakan salah seorang gurunya dalam periwayatan hadis, bahkan Ata’
sendiri pernah berkata, pemuka anak muda penduduk Hijaz adalah Ibnu Juraij sedangkan Ahmad
(bin Hanbal) mengatakan, orang paling diakui (athbat) untuk hadis-hadis yang diriwayatkan dari Ata’
adalah Ibnu Juraij (Al-Asqalani, 2014). Ibnu Juraij adalah tokoh penting dalam perkembangan hadis.
Ibnu Hajar al-Asqalani telah menyusun biografi Ibnu Juraij dengan sangat lengkap dengan pujian-
pujian akan keahliannya dalam periwayatan hadis dalam kitab Tahzib al-Tahzib (Al-Asqalani, 2014)
Kekurangan yang dialamatkan kepada Ibnu Juraij adalah melakukan tadlis, yaitu menyamarkan
informasi tentang periwayat hadis, dan melakukan periwayatan secara an’anah. Menurut Ibnu
Hibban, Ibnu Juraij adalah fuqaha dan ahli giraat dari Hijaz, dan ia pernah melakukan fadlis. Al-
Daruqutni menambahkan fadlis yang dilakukan oleh Ata’ ditinggalkan, karena ia melakukannya pada
periwayat-periwayat yang majrith (memiliki cacat), beda dengan Ibnu Uyaiynah yang melakukannya
pada periwayat thigah (Al-Asqalani, 2014). Jadi di sini tak perlu mengkhawatirkan tadlis Ibnu Juraij,
karena Ata’ bukan periwayat mujruh dan Ibnu Juraij sendiri pernah berkata, jika aku mengatakan Ata’
berkata, maka yakinlah bahwa saya mendengarnya dari Ata” meskipun saya tidak mengatakan saya
mendengar (dari Ata’).(Al-Asqalani, 2014)

Dari uraian di atas, maka sanad yang melewati jalur periwayat dari Ali bin Mahram ke Abdul
Malik bin Abi Karimah ke Ibnu Juraij, adalah daif. Pusat kedaifannya ada pada periwayat Ali bin
Mahram, yang oleh kritikus hadis disebut majhiil (tak dikenal profilnya). Dua periwayat lain, yaitu
Abdul Malik bin Abi Karimah dan Ibnu Juraij, juga memiliki cacat dalam periwayatan hadis. Abdul
Malik dikenal sebagai periwayat mastir dan Ibnu Juraij kadang melakukan tadlis. Hanya saja, Abdul
Malik adalah periwayat dalam Sunan Abi Dawiid, sedangkan tadlis yang dilakukan oleh Ibnu Juraij
tidak dilakukan ketika ia meriwayatkan hadis dari Ata” sebagaimana dalam sanad ini. Oleh karena
itu, maka sanad dari mukharrij al-Tabrani, al-Baihaqi, dan al-Qudai adalah daif karena semuanya
melewati periwayat Ali bin Mahram. Kedaifannya tak dapat tertolong, karena karena mutabi’-nya,
yaitu sanad al-Naqqash yang melewati periwayat Amr bin Bakar al-Saksaki yang bersama Abdul
Malik bin Abi Karimah meriwayatkan hadis dari Ibnu Juraij, juga daif, bahkan lebih daif, karena Amr
dikenal sebagai periwayat hadis yang munkar.

Adapun sanad al-Khilai yang melalui periwayat sahabat Ibnu Umar yang seharusnya bisa
menjadi shahid untuk meningkatkan kualitas hadis, juga tak berarti apa-apa dan tak dapat menolong
kedaifan hadis, karena di dalam sanad hadis terdapat nama Bakar bin Khunais yang oleh kritikus
hadis dinilai daif. Biografi Bakar tak banyak diketahui, la berasal dari Kufah tapi menetap di
Baghdad. Tak ada tanggal dan tahun kelahirannya dalam kitab-kitab rijal, begitupun dengan tanggal
dan tahun wafatnya. la merupakan salah seorang periwayat dalam Sunan al-Tirmizi dan Sunan Ibnu
Majah. Ia menerima hadis dari sejumlah guru hadis, tetapi tak ada nama Abdullah bin Dinar di antara
guru-guru hadisnya. Demikian sebaliknya, tak ada nama Bakar sebagai murid pada biografi Abdullah
bin Dinar. Hal ini menunjukkan bahwa tidak ada persambungan sanad di antara keduanya.

Selain sanad yang tak bersambung, profil Bakar bin Khunais dinilai daif oleh sebagian besar
kritkus hadis, bahkan ada yang menilainya matritk, meski ada juga kritikus yang mengatakan Bakar
adalah periwayat thigah. Kritikus yang menilai Bakar thigah adalah al-Ajali (Al-"Ajali, 1985).

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxxx 203| Hal



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al. Jawahir Al-Ahadis
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith... Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

Sedangkan yang menilai dengan daif atau istilah lain yang menunjukkan kedaifan antara lain adalah
Amr bin Ali, Yahya bin Main, al-Nasai dan al-Sa’di (Al-Jurjani, 1997). Adapun yang menyebutnya
matritk adalah Ahmad bin Salih, Abdurrahman bin Yusuf dan al-Daruqutni. Hanya saja, penilaian
matriik ini menurut Abdurrahman, Bapaknya (Yusuf) pernah ditanya tentang Bakar bin Khunais, lalu
ia menjawab, Bakar adalah seorang yang salih dan pejuang di medan perang, tapi dalam periwayatan
hadis ia laisa bi al-qawiy (tidak kuat). Lalu ditanya lagi, apakah itu berarti hadisnya matriik, bapak saya
menjawab, bukan, ia tidak sampai matruk (Al-Mizzi, 1985).

Menanggapi perbedaan dalam menilai Bakar bin Khunais tersebut, al-Sakhawi mengatakan
bahwa pendapat yang paling tepat adalah apa yang dikatakan oleh Ibnu Adi bahwa Bakar bin
Khunais adalah periwayat yang hadisnya layak ditulis. Bakar sendiri adalah ulama yang salih, hanya
saja orang-orang salih yang lain kadang-kadang mengatakan suatu hadis berasal darinya (padahal
sebenarnya tidak), dan kadang itu hanya didasarkan pada praduga saja. Hadis Bakar dimasukkan
dalam kelompok hadis-hadis yang berasal dari periwayat daif, dan ia termasuk periwayat yang
hadisnya tidak dijadikan hujjah (Al-Sakhawi, 2017).

Berbeda dengan pendapat-pendapat yang telah dikemukakan, al-Albani yang menilai hadis
“khair al-nas anfa’uhum li al-nds” berkualitas hasan bahkan hadis ini dimasukkan dalam kitab karyanya
yang monumental ”Silsilat Al-Ahadith al-Sahthah”, yang seharusnya menunjukkan bahwa hadis
dimaksud berkualitas sahih. Menurut al-Albani, dengan mempertimbangkan bahwa sanad hadis
memiliki mutabi’ maka isnad hadis ini adalah hasan (Al-Albani, 2002). Ini konsisten dengan definisi
hadis hasan li gairih dalam pandangan al-Albani, yaitu hadis daif yang menguat karena adanya sanad
lain, tetapi jumlah sanad lain itu tidak banyak, 2 dua sanad saja cukup dan kedaifannya tergolong
tidak berat. Al-Albani dalam hal ini tidak menyebut status hadis hasan i gairih, tetapi karena yang
dipertimbangkan adalah adanya mutaba’ah, maka bisa dikatakan, yang dimaksud oleh al-Albani
adalah hasan ligairih. Dalam banyak kasus, penyebutan kualitas hadis oleh al-Albani sebagai sahih
atau hasan, yang dimaksud sebenarnya adalah sahih li gairih dan hasan li gairih, termasuk dalam kasus
hadis “khair al-nas anfa’uhum li al-nds” ini.

Dari segi metodologi, definisi hadis hasan menurut al-Albani bisa jadin lebih baik dari pada
hadis hasan menurut muhaddithun, sebab akan ada banyak hadis-hadis daif yang akan meningkat
derajatnya menjadi hasan atau sahih ketika hadis itu memeliki bebrapa jalur sanad, sedangkan dalam
teori muhaddithun, seberapa banyak pun jalur sanad suatu hadis, tetapi sanad-sanad tersebut
seluruhnya daif, maka hadis tersebut tak bisa terangkat derajatnya menjadi hasan atau sahih. Di
sinilah letak permasalahnnya, bagaimana bersikap terhadap hadis-hadis yang dinilai berbeda oleh
ulama-ulama hadis. Apakah akan meninggalkan hadis-hadis itu karena daif, atau tetap mengakuinya
sebagai hadis dan mengikutinya karena banyaknya riwayat hadis. Bagi beberapa ulama, mungkin
pilihannya adalah tetap menggunakan hadis-hadis daif itu sepanjang kedaifannya tidak berat, dan
sepanjang kandungan hadis adalah fadail al-A’mal (hadis-hadis yang membangkitkan semangat untuk
beramal baik), tetapi sikap terbaik adalah bahwa ulama hadis telah menetapkan kaidah-kaidah hadis
dimana ketika suatu hadis memenuhi ketentuan dalam kaidah-kaidah tersebut, maka hadisnya
menjadi sahih, sedangkan jika ada salah satu kriteria dalam kaidah-kaidah itu tidak terpenuhi maka
hadisnya menjadi daif. Hadis yang menjadi rujukan adalah hadis yang sahih, sedangkan hadis daif
harus ditinggalkan, karena tidak semua hal dapat disandarkan kepada Nabi saw. sebagai hadis.
Penyandaran yang tidak benar kepada Nabi saw. adalah kesalahan yang diancam dengan neraka oleh
Nabi saw. sendiri.

Sikap terbaik terhadap hadis-hadis daif adalah meninggalkannya. Jika kemudian kandungan
atau isi dari hadis-hadis itu mengandung kebenaran atau tidak menyalahi prinsip-prinsip syariat,
maka isi hadis tersebut tetap dapat dilaksanakan tanpa harus menyandarkannya kepada Nabi saw.
inilah maksud dari pernyataan al-Ajali, bahwa teks “khair al-nds anfa’uhum i al-nis” kandungan
matannya benar meski ia tak pernah mengetahui ada orang yang mengatakan ini adalah hadis.

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxxx 204| Hal



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al. Jawahir Al-Ahadis
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith... Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

Perlu dicatat, hadis “khair al-nas anfa’uhum li al-nas” adalah hadis yang tema atau matannya benar
tetapi sanadnya berbeda-beda dan sanad-sanad tersebut seluruhnya daif. Ini berbeda dengan hadis-
hadis yang matannya memiliki redaksi berbeda-beda meski temanya satu, seperti hadis berisi
pertanyaan sahabat kepada Nabi saw. tentang amal terbaik yang dijawab oleh Nabi saw. secara
berbeda kepada setiap orang yang bertanya. Dalam kajian matan, bisa saja hal tersebut terjadi, karena
jawaban Nabi saw. terhadap pertanyaan sahabat, mempertimbangkan keadaan penanya dan kondisi
yang terjadi pada saat pertanyaan diajukan. Hadis “khair al-nds anfa’uhum li al-nds” karena sanadnya
terbukti daif, secara teori tak perlu lagi untuk dilakukan kritik matan, karena sanad yang daif tak
akan meningkat kualitasnya menjadi sahih atau hasan, meskipun matannya sahih dan tak menyalahi
syariat.

5. KESIMPULAN DAN REKOMENDASI
5.1. Kesimpulan

Dari uraian di atas, dapat ditarik kesimpulan bahwa teks “Khair al-Nas Anfa'uhum li al-Nas”
adalah hadis Nabi saw. yang diperdebatkan kualitasnya oleh muhaddithiin dan al-Albani. Muhaddithiin
pada umumnya menilai hadis ini adalah hadis daif yang disebabkan kekurangan pada beberapa
periwayat dalam sanad, yaitu pada diri Ali bin Mahram yang majhul, Abdul Malik bin Abu Karimah
yang mastur dan Ibnu Juraij yang biasa melakukan tadlis (penyembunyian informasi) tentang
periwayat yang majruh. Adapun al-Albani menilai hadis ini sebagai hadis hasan sehingga
memasukkannya dalam kitab koleksi hadis-hadis sahihnya, Silsilat al-Ahadith al-Sahthah, dengan
alasan adanya mutaba’ah, sanad lain yang dianggap bisa saling menguatkan, yaitu sanad yang
melewati Amar bin Bakar al-Saksaki yang ditakhrij oleh al-Khilai dan adanya shahid berupa sanad
Ibnu Umar yang ditakhrij oleh al-Muzakki.

Muhaddithin dan al-Albani berbeda pendapat tentang mutabi’ dan shahid. Bagi muhaddithiin,
meskipun mutabi’ dan shahid ada, tetapi kualitasnya juga daif, maka kualitas hadis tidak bisa
meningkat menjadi hasan atau sahih, sementara menurut al-Albani, adanya mutabi” dan shahid , meski
hanya 2 jalur sanad dapat menyebabkan kualitas hadis menaik menjadi hasan, sepanjang kedaifannya
tidak terlalu berat. Perbedaan inilah yang menjadi salah satu penyebab mengapa al-Albani sering kali
menetapkan kualitas suatu hadis berbeda dengan penilaian ulama-ulama hadis lainnya, termasuk
pada hadis tentang “khair al-nas anfa’uhum li al-nas”.

5.2 Keterbatasan dan Rekomendasi untuk Penelitian Selanjutnya

Penelitian ini hanya fokus pada“khair al-nas anfa'uhum li al-nis”, sementara ada banyak teks lain
yang diklaim sebagai hadis Nabi saw. yang berisi ajaran tentang sebaik-baik manusia, seperti
disebutkan di awal tulisan ini. Tentu saja penelitian terhadap teks-teks itu, baik menyangkut hadis
Nabi saw., kualitas kehadisannya dan implementasi maknanya perlu dilakukan untuk
menghindarkan umat dari klaim tentang kehadisan suatu pernyataan padahal tidak benar berasal
dari Nabi saw. dan untuk implementasi yang benar dari pernyataan-pernyataan yang terbukti
merupakan hadis Nabi saw.

DAFTAR PUSTAKA
‘Itr, N. (1981). Manhaj al-Naqd fi ‘Uliim al-Hadith. Dar al-Fikr.

‘Itr, N. (2000). Al-lttijahat al-’Ammat li al-Ijtihad wa makanat al-Hadith al-Ahadi al-Sahih fiha. Dar al-
Maktabi.

Al-"Ajali, A. al-H. (1985). Al-Thigat. Maktabat al-Dar.

Al-Ajalani, 1. bin M. (1351). Kasyf Al-Khafa” Wa Muzil Al-llbas ‘an Ma Ishtahara Min Al-Ahadith ‘ala
Alsinah Al-Nas. Maktabah al-Qudsi.

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxxx 205| Hal



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al. Jawahir Al-Ahadis
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith... Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

Al-Ajmi, S. 1. (2003). Nihayat al-Saul fi Ruwat al-Sunnat al-Usil. Dar al-Fikr.

Al-Albani, M. N. (1992). Silsilat al-Ahadith al-Da‘ifat wa al-Maudii’at wa Atharuha al-Sayyi’ fi al-Ummah
(II). Dairat al-Ma’arif.

Al-Albani, M. N. (2000). Sahth al-targib wa al-Tarhib. al-Maarif.

Al-Albani, M. N. (2002). Silsilat al-Ahddith al-Sahihat wa Shay'un min Fighiha wa Fawaidiha. Maktabat al-
Ma’arif.

Al-Asqalani, I. H. (1986). Taqrib al-Tahzib. Dar al-Ma'rifah.

Al-Asqalani, I. H. (2014). Tahzib al-Tahzib. Muassasat al-Risalah.

Al-Auni, H. bin A. bin N. al-S. (1431). al-Takhrij wa Dirasat al-Asanid. al-Maktabah al-Shamilah.
Al-Bagdadi, A.-K. (1997). Tarikh Bagdad. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.

Al-Baihaqi, A. B. (2003). Shi’b al-Iman. Maktabat al-Rushd.

Al-Bukhari, M. bin 1. (1422). Sahih al-Bukhari. Dar Thuq al-Najah.

Al-Dumayni, M. A. (n.d.). Magdyis Nagd Mutin al-Sunnah. Jami’ah al-Imam Muhammad bin Sa‘td al-
Islamiyyah.

Al-Haisami, N. (1992). Majma’ al-Bahrain fi Zawaid al-Majma’ayn. Maktabah al-Rushd.
Al-Haisami, N. (1994). Maj'ma’ al-Zawaid wa Manba’ al-Fawaid. Maktabah al-Qudsi.
Al-Jurjani, A. A. L. A. (1997). Al-Kamil fi Duafa’ al-Rijal. al-Kutub al-"Ilmiyyah.

Al-Khila'i, A. al-H. (1431). al-Fawaid al-Muntaqah: al-Hisan, al-Sihah wa al-Garaib. al-Maktabat al-
Shamilah.

Al-Maliki, A. B. (1994). Riyad al-Nufiis fi Tabaqgat al-Qairawan wa Ifrigiyyah. Dar al-Garb al-Islami.
Al-Maqdisi, L. al-Q. (1996). Zakhirat al-Huffaz. Dar al-Salaf.

Al-Mizzi, J. Y. bin al-Z. A. al-R. A. al-H. (1985). Tahzib al-Kamal min Asma’ al-Rijal. Mu’assasat al-
Risalah.

Al-Muzakki, A. I. (2004). Al-Muzakkiyat. Dar al-Bashair al-Islamiyyah.
Al-Naisabiiri, M. bin al-Hajjaj. (n.d.). Sahith Muslim. Dar Ihya al-Turath al-Arabi.
Al-Naqqash, A. S. (n.d.). Fawaid al-Iragiyyin. Maktabah al-Qur’an.

Al-Qazwini, A. “Abdillah M. bin Y. (2014). Sunan Ibn Majah. Dar al-Siddiq.
Al-Qudai, al-Q. A. A. M. bin S. (1986). Musnad al-Shihab. Mu’assasah al-Risalah.

Al-Sakhawi, S. (2017). al-Magasid al-Hasanah fi Bayani Kasir min al-Ahadis al-Mushtaharah ala al-Alsinah.
Maktabah al-Maymanah al-Madaniyyah.

Al-Tabrani, S. bin A. A. al-Q. (1990). al-Mujam al-Ausat. Dar al-Haramain.
Al-Tamimi, A. al-A. (n.d.). Tabagat ‘Ulama al-Ifrigiyyah. Dar al-Kitab al-Lubnani.
Al-Tirmizi, M. bin I. A. 1. (1975). Sunan al-Tirmizi. Mustafa al-Bab al-Halabi.
Al-Uqalili, A. J. (1984). Al-Du’afa’ al-Kabir. Dar al-Maktabat al-"Ilmiyyah.

Anwar, S. (2000). Manhaj Tawthiq Muttin al-Hadith ‘Inda Ushliyy al-Ahnaf. Al-Jamiah, 65(VI), 132~
136.

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxxx 206| Hal


https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Rustina N, et.al. Jawahir Al-Ahadis
Perbedaan Metodologi Tashih al-Hadith... Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025

Hasanah, U. (2021). Studi Hadis Tentang “Sebaik-Baik Manusia Adalah Yang Bermanfaat Bagi Orang Lain”
Dalam Kitab Musnad Asy-Syihab Karya Imam Al-Qudha’i. Universitas Islam Negeri Sumatera Utara.

Ibn Al-Salah, A.”Amr U. bin “‘Abd al-R. (2002). Mugaddimat Ibn al-Saldh. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.
Jarrar, N. (2007). Al-Ima’ ila Zawaid al-Amali wa al-Ajza’. Adwa al-Salaf.

Rahman, A. (2017). Pengenalan Atas Takhrij Hadis. Riwayah: Jurnal Studi Hadis, 2(1), 146.
https:/ /doi.org/10.21043 /riwayah.v2i1.1617

Rajab, H. (2011). Kaidah Kesahihan Matan Hadis. Grha Guru.
Sugiyono. (2015). Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Alfabeta.

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxxx 207| Hal



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

