
Rustina N, et.al 

Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth antara Muḥaddithūn dan 

al-Albānī 

10.30983/jawahir.vxxx.xxxx 

Jawahir Al-Ahadis 

e-ISSN: 3110-0597   

Vol. 1 No. 2 Edisi Desember 2025 

 
 

©2025 by the authors. Submitted for open access publication under the terms and conditions of the Creative Commons 
Attribution -ShareAlike 4.0 International License - (CC-BY-SA) (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth antara Muḥaddithūn dan al-Albānī: 
Analisis Kritik Sanad Hadis “Khair al-Nās Anfa‘uhum li al-Nās”  

 
Rustina N1*   , Roswati Nurdin2  , HM. Attamimy3   , H. Rajab4 

*Korespondensi:  

email: rustinanurdin@gmail.com 
Abstrak  

Tulisan ini bertujuan meneliti perbedaan penilaian antara al-Albani dan para 

muḥaddithūn lainnya mengenai status kehadisan ungkapan “khair al-nas 

anfaukum li al-nas”. Al-Albani menilai riwayat tersebut berderajat hasan, 

sedangkan sejumlah ulama hadis lain mengategorikannya sebagai daif. Kajian ini 

sekaligus menguraikan faktor-faktor yang melatarbelakangi perbedaan tersebut 

serta menarik kesimpulan yang proporsional. Penelitian ini dipandang penting 

karena ungkapan itu sangat populer di tengah umat Islam, khususnya di kalangan 

dai dan penceramah, sehingga kerap dikutip sebagai hadis Nabi. Metode yang 

digunakan adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan bertumpu 

pada sumber-sumber tertulis, seperti kitab-kitab hadis beserta syarahnya, serta 

buku dan artikel ilmiah yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa akar 

perbedaan terutama terletak pada perbedaan kriteria hadis hasan li ghairih. Bagi 

al-Albani, hadis daif yang kelemahannya tidak berat dapat naik menjadi hasan 

karena adanya beberapa jalur periwayatan yang saling menguatkan. Sebaliknya, 

menurut banyak muḥaddithūn, apabila seluruh jalur yang ada tetap berstatus daif, 

maka jalur-jalur tersebut tidak cukup untuk saling menguatkan hingga 

meningkatkan derajatnya menjadi hasan atau sahih. Temuan ini menegaskan 

pentingnya kehati-hatian dalam menisbatkan ungkapan tersebut kepada Nabi 

saw., karena penyandaran yang tidak tepat memiliki konsekuensi serius, meskipun 

maknanya baik dan sejalan dengan prinsip umum syariat. 

 

Abstract 

This paper examines the differences in assessment among al-Albani and other muḥaddithūn 

regarding the authenticity of the statement “khair al-nas anfaukum li al-nas.” Al-Albani 

considers this narration hasan, while several other hadith scholars categorize it as daif. This 

study also explains the factors behind these differences and draws proportionate 

conclusions. This research is considered essential because the phrase is widely popular 

among Muslims, especially among preachers and lecturers, and is often quoted as a hadith 

of the Prophet. The method used is library research based on written sources, such as hadith 

books and their commentaries, as well as relevant scientific books and articles. The results of 

the study show that the root of the difference lies mainly in the different criteria for hasan li 

ghairih hadith. For al-Albani, a daif hadith whose weakness is not severe can be elevated to 

hasan due to the existence of several mutually reinforcing chains of transmission. 

Conversely, according to many muḥaddithūn, if all existing chains remain daif, then these 

chains are not sufficient to reinforce each other to the extent of elevating its degree to hasan 

or sahih. This finding emphasizes the importance of caution in attributing such statements 

to the Prophet, because incorrect attribution has serious consequences, even if the meaning 

is good and in line with the general principles of Sharia. 

Afiliasi Penulis: 

*1,3,4 Universitas Islam Negeri 

Abdul Muthalib Sangadji Ambon, 

Indonesia. 

2 Institut Agama Islam Negeri 

Parepare, Indonesia. 

 

 

Sejarah Artikel: 

Submit: 31 Juli 2025 

Revisi: 29 Oktober 

Diterima: 29 November 2025 

Diterbitkan: 29 Desember 2025 

 

Kata Kunci:  

Manusia Terbaik, Tashih al-

Hadith, Hasan li gairih, al-Albani, 

al-Muḥaddithūn 

 

 

1. PENDAHULUAN 

Ada banyak hadis yang sering disampaikan kepada masyarakat yang matannya berisikan ajaran 

tentang sifat atau kategori manusia terbaik. Dalam kalimat bahasa Arab disebut khair al-nās (manusia 

terbaik). Hadis-hadis Nabi saw. menyebut beberapa sifat yang dapat mengantar manusia memiliki 

kualitas sebagai manusia terbaik, misalnya hadis Nabi menyebutkan bahwa manusia terbaik adalah: 

“orang yang mempelajari al-Quran dan mengajarkannya”(Al-Bukhārī, 1422) atau “orang terbaik 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    194| H a l  

adalah orang yang paling baik akhlaknya terhadap keluarganya, dan aku (Nabi) adalah orang yang 

paling baik kepada keluargaku”(Al-Qazwīnī, 2014), atau “orang terbaik adalah orang yang 

kebaikannya diharapkan dan keburukannya dihindari”(Al-Tirmizī, 1975), atau “orang terbaik adalah 

orang yang paling baik dalam membayar hutang”(Al-Naisabūrī, n.d.), atau “orang terbaik adalah 

orang yang umurnya panjang dan baik amalannya”(Al-Tirmizī, 1975), atau “orang terbaik adalah 

orang yang (suka) memberi makan (orang lain)”, atau “manusia terbaik adalah orang yang paling 

bermanfaat bagi sesama manusia”, dan beberapa hadis lainnya yang tak disebutkan di sini. Tidak 

semua hadis-hadis ini berkualitas sahih, ada yang daif, bahkan boleh jadi di antaranya yang 

kualitasnya sangat rendah, bahkan palsu. Di antara hadis-hadis tersebut, satu yang paling populer 

dan paling mudah diingat adalah “manusia terbaik adalah orang yang paling bermanfaat bagi 

manusia” atau dalam bahasa Arabnya adalah “Khair al-Nās Anfa‘uhum li al-Nās”. Hadis ini sudah 

terlalu biasa disampaikan dalam masyarakat, menjadi bahan ceramah di atas mimbar, menjadi materi 

ajar di sekolah, bahkan sampai perguruan tinggi dan sepertinya sudah diyakini sebagai hadis dari 

Nabi saw. Tak jarang di antar sumber-sumber dan referensi itu menyebut ini sebagai hadis sahih, atau 

menyandarkan kepada penulis kitab-kitab sahih, al-Bukhari dan Muslim, dan umumnya umat Islam 

menerima informasi itu tanpa pengecekan ulang dan tanpa melakukan cross chek ke sumber aslinya.  

Secara sepintas, tak terlihat ada masalah dalam pernyataan ini. Kandungan matannya benar dan 

tidak bertentangan dengan ajaran pokok agama.  Namun tak semua pernyataan yang terlihat benar 

itu dapat disandarkan kepada Nabi saw. dan diakui sebagai hadis. Menyandarkan suatu pernyataan 

kepada Nabi saw. adalah hal yang berbeda. Penyandarannya harus benar dapat dibutikan secara 

keilmuan, karena adanya larangan mengatakan sesuatu berasal dari Nabi secara dusta dan 

ancamannya adalah neraka di akhirat kelak. Penulusuran letak hadis *takhrij al-hadith), yaitu 

penelusuran terhadap letak hadis dalam sumber-sumbernya yang asli yang menyebutkan matan 

hadis dengan sanadnya untuk selanjutnya diteliti kualitas hadisnya (Rahman, 2017), menunjukkan 

bahwa hadis ini tak ditemukan dalam kitab-kitab hadis yang muktabar (rujukan utama). Hadis ini 

secara lengkap sanad dan matannya hanya ditemukan dalam kitab-kitab seperti kitab Shi’b al-Īmān 

karya al-Baihaqi, al-Mu;jam al-Ausaṭ karya al-Tabrani,  Musnad al-Shihāb karya al-Qudai, Fawāid al-

Irāqiyyīn karya al-Naqqash, dan al-Fawāid al-muntaqāh karya al-Khilai. Kitab–kitab ini tak termasuk 

dalam kitab-kitab muktabar, bahkan hanya karya al-Baihaqi dan al-Tabrani yang dapat disebut 

sebagai kitab-hadis, sedangkan 3 kitab lainnya tak dikategorikan kitab hadis. 

Keberadaan hadis itu dalam kitab-kitab yang tidak muktabar secara tidak langsung 

mengindikasikan bahwa ada persoalan dalam periwayatan hadis. Al-Ajaluni pernah mengatakan 

bahwa ia tak pernah melihat orang mengatakan bahwa teks “sebaik-baik manusia adalah yang paling 

bermanfaat bagi manusia” adalah hadis Nabi saw. karena itu sebaiknya diteliti kembali. Hanya saja, 

kandungan makna dari pernyataan ini adalah benar atau sahih (Al-Ajalūnī, 1351). Muḥaddithūn 

(ulama-ulama hadis) tanpaknya lebih sepakat bahwa teks tersebut adalah hadis Nabi saw. tetapi 

kualitasnya daif (Al-Sakhawi, 2017). Pendapat ini berbeda dengan penelitian al-Albani. Dalam al-

Silsilat al-Sahihah, al-Albani berpendapat bahwa teks tersebut adalah hadis Nabi saw. dan kualitasnya 

hasan.(Al-Albānī, 2002) 

Belum banyak penelitian ditemukan terkait teks “khair al-nās anfa‘uhum li al-nās”  ini, terutama 

yang fokus pada kualitas kehadisannya. Minimnya penelitian terhadap teks ini kemungkinan karena 

popularitas teks ini di tengah masyarakat, sudah diterima dan diyakini sebagai hadis Nabi saw. tanpa 

ada cross cheek dan penelitian. Penulis hanya menemukan dua hasil penelitian yang dilakukan oleh 

Anggayuh Gesang Utomo dan Noprita Herari dengan judul Implementasi Tujuh Hadis “sebaik-baik 

Manusia” Pada Hirarki Moslow dan Kredibilitas Komunikator. Namun penelitian ini menggunakan 

pendekatan ilmu komunikasi dan terdapat kesalahan dalam menyebutkan periwayat terakhir hadis 

“khair al-nās anfa‘uhum li al-nās”  merupakan hadis riwayat Ahmad, padahal Imam Ahmad tidak 

meriwayatkan hadis ini. Penelitian ke dua dua dilakukan oleh Uswatun Hasanah yang 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    195| H a l  

menyimpulkan bahwa hadis “Khair al-Nās Anfa‘uhum li al-Nās”  adalah hadis hasan tanpa penjelasan 

yang memadai tentang kehasanannya dan lebih menekankan pada penelitian matan hadis. (Hasanah, 

2021) Adapun penelitian ini berfokus pada perbedaan metodologis antara al-Albani dan mayoritas 

muhaddithun dalam menilai hadis “khair al-nās anfa‘uhum li al-nās” dengan menerapakan analisis 

kedalaman  takhrij hadis. 

Penelitian ini melakukan analisis dan kritik hadis degan tujuan untuk mendeskripsikan  

kerangka pikir yang dibangun baik oleh Muḥaddithūn maupun al-Albani, mengidentifikasi letak 

perbedaan fundamental keduanya, kemudian mensintesis kedua pendapat dengan menawarkan 

pandangan baru yang lebih komprehensif. Selain itu, analisis perbandingan ini dapat memberikan 

pemahaman yang lebih kaya kepada pembaca dengan menyajikan dua sisi argumen yang berbeda 

mengenai hadis yang diteliti.  

Dengan demikian penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi memberikan wawasan dan 

pemahaman yang lebih jelas tentang akar penyebab terjadinya perbedaan pendapat tersebut sekaligus 

memetakan kerangka argumentasi kedua kubu. Dengan demikian diharapkan dapat memunculkan 

kesadaran kepada phak yang mayoritas berkecimpung dalam ruang dakwah dan pendidikan Islam 

untuk lebih  bijak, selektif serta tidak secara gampang dan mudah mengaitkan dan menyandarkan 

suatu pernyataan sebagai hadis Nabi saw. tanpa melakukan croscek akan keakuratan dan validitas 

sanadnya. 

 

2. KAJIAN PUSTAKA 

2.1. Kaidah Kesahihan Hadis  

Hadis didefinisikan sebagai segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi saw. berupa perkatan, 

perbuatan, taqrir dan sebagainya. Definisi ini menunjukkan bahwa yang disebut hadis itu adalah 

semua hal atau apa saja yang orang nyatakan berasal atau bersumber dari Nabi saw. Oleh karena itu, 

sangat dimungkinkan adanya hadis yang dinilai berkualitas daif, munkar, maudhu’ dan kualitas 

lainnya, sebab yang dinilai adalah penyandaran atau klaim terhadap kehadisan suatu pernyataan. 

Definisi hadis di sini bukan “perkataan Nabi, perbuatan dan taqrirnya”, sebagaimana dikemukakan 

oleh beberapa ulama hadis, sebab perkataan, perbuatan dan taqrir Nabi harus diyakini benar atau 

sahih. Jika ada hadis yang dinilai daif misalnya, maka sesungguhnya bukan perkataan atau perbuatan 

Nabi yang daif, melainkan klaim atau pernyataan orang tersebut bahwa sesuatu itu berasal dari Nabi 

saw. itulah yang dinilai daif 

Ulama hadis (muḥaddithūn) telah menyusun kaidah yang dijadikan sebagai parameter untuk 

menentukan suatu pernyataan yang diklaim sebagai hadis benar berasal dari Nabi saw. atau tidak.  

Kaidah tersebut diperoleh dari definisi hadis sahih sebagaimana dikemukakan oleh Ibn al-Salah 

bahwa hadis sahih adalah “hadis yang bersanad yang sanadnya itu bersambung melalui periwayat 

yang adil dan dabit dari periwayat adil dan dabit sampai ke ujung sanad, tidak mengandung cacat 

dan tidak mengandung illat” (Ibn Al-Ṣalāḥ, 2002). Dari definisi ini, muḥaddithūn kemudian sepakat 

bahwa hadis sahih harus memenuhi 5 kriteria, yaitu sanad bersambung, periwayat bersifat ‘ādil 

(memiliki kredibilitas yang tinggi), periwayat bersifat ḍābit (memiliki kekuatan hafalan yang 

sempurna), tidak bermuatan shużūż, dan tidak mengandung ‘illah. Setiap hadis yang memenuhi lima 

kriteria tersebut maka dinilai sebagai hadis sahih, sedangkan hadis yang tidak memenuhi kriteria 

tersebut, baik sebagian maupun keseluruhannya, maka disebut hadis daif. Adapun jika yang tidak 

terpenuhi adalah kriteria ketiga, yaitu ḍabt periwayat, jika ketidak terpenuhannya tidak parah, hanya 

ketidaksempurnaan hafalan periwayat (qillat al-ḍabt), maka hadisnya dinilai sebagai hadis hasan. 

Dalam ilmu hadis, kualitas yang melekat pada masing-masing hadis ini disebut ṣaḥīḥ li żātih jika 

sahih, atau ḥasan li gairih jika hasan. Namun kesahihan hadis, tidak hanya karena keterpenuhan lima 

kriteria yang telah disebutkan, tetapi juga bisa karena “bantuan” dari luar hadis itu, berupa “ta’addud 

al-turuq”, jalur sanad yang lebih dari satu. Teorinya, jika ada satu hadis yang sanadnya ada dua atau 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    196| H a l  

lebih, maka jika salah satu dari sanad itu ada yang berkualitas sahih atau hasan, sedangkan sanad 

lainnya berkualitas daif, maka sanad yang berkualitas lebih rendah meningkat kualitasnya setingkat 

di atasnya, misalnya hadis daif itu meningkat kualitasnya menjadi hasan dan hadis hasan meningkat 

kualitasnya menjadis sahih karena adanya dukungan dari sanad lain yang berkualitas lebih tinggi. 

Hadis yang meningkat kualitasnya itu disebut dengan kualitas ṣaḥīḥ li gairih atau ḥasan li gairih. 

Menurut Nuruddin Itr, hadis ṣaḥīḥ li gairih adalah hadis ḥasan li żātih jika diriwayatkan dari sanad 

yang lain yang kualitasnya setara (hasan) atau lebih kuat (sahih) dengan lafal yang sama atau 

semakna, maka hadis tersebut menguat atau meningkat dari derajat hasan menjadi sahih, dan 

dinamakan ṣaḥīḥ li gairih.(‘Itr, 1981). Sedangkan ḥasan li gairih adalah hadis daif yang kedaifannya 

tidak berat apabila ia dikuatkan dengan adanya riwayat dengan sanad lain yang sederajat atau lebih 

kuat.(‘Itr, 2000) 

Jadi, hadis ḥasan li gairih adalah hadis yang awalnya daif, lalu derajatnya meningkat menjadi 

hadis hasan karena sanad hadis tersebut tidak hanya satu. Ada sanad lain dari hadis itu, yang 

kualitasnya lebih baik darinya, baik berupa shāhid, maupun mutābi’. Shāhid adalah istilah dalam ilmu 

hadis ketika satu matan hadis diriwayatkan oleh 2 orang sahabat atau lebih dalam sanad, maka 

masing-masing dari sanad sahabat itu adalah shāhid (pendukung), bagi sanad sahabat lainnya, 

sedangkan mutābi’ adalah jika satu matan hadis diriwayatkan oleh 2 orang periwayat atau lebih di 

bawah tingkat sahabat dari seorang guru hadis, maka masing-masing dari periwayat itu adalah 

mutābi’ (pendukung) bagi periwayat lainnya. 

Al-Albani tampaknya memiliki definisi yang agak berbeda tentang ṣaḥīḥ li gairih dan ḥasan li 

gairih ini. Menurut al-Albani hadis sahih adalah hadis yang derajatnya menguat disebabkan karena 

banyaknya sanad dan sanad-sanad itu tidak berat kedaifannya, sedangkan hadis ḥasan li gairih adalah 

hadis menguat karena adanya sanad lain, tetapi jumlah sanad lain itu tidak banyak, dua sanad saja 

cukup dan kedaifannya tidak berat.(Al-Albānī, 2000). Al-Albani mengklasifikasi hadis daif yang bisa 

meningkat derajatnya menjadi hasan atau sahih. Jika sanad lain jumlahnya hanya 1 atau 2 saja, maka 

hadis daif tersebut meningkat menjadi hadis hasan, sedangkat jika sanad lainnya banyak, maka hadis 

daif itu meningkat menjadi sahih. Konsep ini berbeda dengan muḥaddithūn, yang mengatakan bahwa 

yang bisa meningkat menjadi ṣaḥīḥ li gairih adalah hadis hasan yang memiliki jalur sanad lain yang 

hasan atau sahih, sedangkan hadis daif hanya bisa menjadi hadis hasan jika ada jalur sanad lain, 

berapa pun jumlah sanad itu. Hal inilah yang tampaknya yang membedakan antara penilaian al-

Albani dengan penilaian muḥaddithūn terhadap suatu hadis, yang sering menyebabkan penilaian al-

Albani itu menyalahi penilaian para muḥaddithūn. 

Adapun yang dimaksudkan dengan istilah muḥaddithūn di sini adalah ulama-ulama yang 

mendalami dan menekuni kajian tentang hadis Nabi saw. (Rajab, 2011). Dalam ilmu hadis, istilah 

muḥaddithūn biasa diperhadapkan dengan istilah fuqahā’ seperti dalam kitab Maqâyis Naqd Mutûn al-

Sunnah, meski pengarang kitab ini, al-Dumaini menyatakan bahwa yang dimaksud fuqahā’ adalah 

yang memiliki kaidah kesahihan hadis yang berbeda dengan muḥaddithūn, terutama dalam kaidah 

kesahihan matan. Tidak semua fuqahā’ memiliki perbedaan tersebut. Perbedaan paling tampak ada 

pada fuqahā’ mazhab Hanafî, dan pada mazhab Mâlikî, meski tidak sejelas mazhab Hanafî. 

Muhammad al-Gazali dalam istilah fuqahā’ ini, yaitu ahl al-Fiqh, sedangkan muḥaddithūn disebutnya 

dengan ahl al-ḥadîth. (Al-Dumaynî, n.d.). Sementara itu, Syamsul Anwar menggunakan istilah aliran 

rasionalisme untuk fuqahā’, sedangkan muḥaddithūn disebutnya dengan istilah aliran tradisionalisme. 

Syamsul Anwar menjelaskan,  dalam menyikapi hadis, terdapat dua aliran besar; aliran rasionalisme 

yang diwakili mazhab Hanafî yang melihat dan menempatkan hadis dalam kerangka logis sistem 

syariah secara keseluruhan sehingga yang menyimpang dari situ harus ditolak sebagai tidak otentik; 

dan aliran tradisionalis yang lebih menekankan otoritas para pelapor hadis sehingga selama suatu 

hadis dilaporkan oleh otoritas yang reliabel, hadis itu harus diterima dan dinyatakan otentik karena 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    197| H a l  

penolakan terhadapnya berarti pendustaan terhadap otoritas para pelapor dan ini adalah sikap yang 

tidak dapat dibenarkan (Anwar, 2000). 

Al-Albani dalam hal ini sebenarnya dapat dimasukkan dalam kategori muḥaddithūn, karena 

dalam banyak hal, kaidah kesahihan hadis al-Albani sama atau mengikuti kaidah yang ditetapkan 

oleh muḥaddithūn, meskipun al-Albani terbilang ulama hadis kontemporer. Namun dalam hal suatu 

hadis dapat meningkat kualitasnya mejadi lebih tinggi, al-Albani memiliki kaidah yang berbeda 

dengan muḥaddithūn pada umumnya, sebagaimana telah dijelaskan di atas, dan atas dasar itulah 

penelitian ini bermaksud membandingkan penilaian al-Albani dengan penilaian muḥaddithūn 

terhadap hadis “Khair al-Nās Anfa‘uhum li al-Nās”. 

2.2. Takhrij Hadis “Khair al-Nās Anfa‘uhum li al-Nās”   

Melalui penelusuri keberadaan teks hadis “khair al-nās anfa‘uhum li al-nās” dalam kitab-kitab 

hadis dengan menggunakan aplikasi al-Maktabah al-Shamilah diperoleh keterangan bahwa matan 

hadis dengan teks tersebut hanya dapat dijumpai dalam kitab hadis bernama Musnad al-Shihab karya 

al-Qudai, dengan sanad dan matan yang lengkap sebagai berikut:  

دِ بْنِ زِياَدِ بْنِ الْْعَْرَ  فَّارُ، ثنا أبَوُ سَعِيدٍ أحَْمَدُ بْنُ مُحَمَّ حْمَنِ بْنُ عُمَرَ الصَّ ، ثنا عَلِيُّ بْنُ بَهْرَامَ، ثنا عَبْدُ أخَْبَرَناَ عَبْدُ الرَّ ِ الْحَضْرَمِيُّ دُ بْنُ عَبْدِ اللََّّ ِ، ثنا مُحَمَّ ابِي 

ِ صلى الله عليه وسلم: الْمَلِكِ بْنُ أبَِي كَرِيمَةَ، عَنِ ابْنِ جُرَيْجٍ، عَنْ عَطَاءٍ، عَنْ جَابِرٍ، قَالَ    «لِلنَّاسِ النَّاسِ أنَْفَعهُُمْ خَيْرُ : »قَالَ رَسُولُ اللََّّ

Dari Abdurrahman bin Umar bin al-Saffar, dari Abu Said Ahmad bin Muhammad bin Ziyad bin 

al-A’rabi, dari Muhammad bin Abdullah al-Hadrami, dari Ali bin Bahram dari Abdul Malik bin Abu 

Karimah, dari Ibnu Juraij, dari Ata’ dari Jabir, Rasulullah saw telah bersabda: “sebaik-baik manusia 

adalah yang paling bermanfaat bagi manusia” (Al-Qudai, 1986). 

Musnad al-Shihāb awalnya tidak terkategori sebagai kitab hadis karena kitab ini berisi hadis 

tentang al-Hikam, al-Amṡāl, al-Mawāiẓ dan al-Adab, tanpa mencantumkan sanad pada hadis-hadis yang 

dimuatnya. Namun kemudian, penulisnya yaitu al-Qadi Abu Abdillah Muhammad bin Salamah Al-

Qudai berinisiatif untuk melengkapi hadis-hadis itu dengan sanadnya sendiri dan memberi nama 

kitab yang baru itu dengan Musnad al-Shihāb.(Al-Auni, 1431). Al-Qudai wafat tahun 454H. yang 

menunjukkan bahwa masa hidupnya jauh dari masa keemasan pengumpulan hadis oleh ulama 

terkenal al-Bukhari, Muslim, Ahmad bin Hanbal, dan penulis al-Kutub al-Tis’ah lainnya, yaitu antara 

tahun 200H sampai 275H. 

Pada bagian akhir dari hadis di atas dalam Musnad al-Shihab, terdapat kata “mukhtaṣar” yang 

dapat diartikan bahwa matan hadis ini diringkas dari matan hadis yang lebih panjang dan yang 

dimaksud oleh al-Qudai itu juga ada dalam Musnad al-Shihab, di mana teks “khair al-nās anfa‘uhum li 

al-nās”  menjadi bagian dari matan hadis yang lebih panjang. Matan tersebut adalah sebagai berikut: 

دِ بْنِ زِياَدٍ، ثنا مُحَمَّ  فَّارُ، أبنا أحَْمَدُ بْنُ مُحَمَّ حْمَنِ بْنُ عُمَرَ الصَّ دٍ عَبْدُ الرَّ ، ثنا عَلِيُّ بْنُ بَهْرَامَ، ثنا عَبْدُ الْمَلِكِ بْنُ  أخَْبَرَناَ أبَوُ مُحَمَّ ِ الْحَضْرَمِيُّ دُ بْنُ عَبْدِ اللََّّ

ِ صلى الله عليه وسلم: أبَِي كَرِيمَةَ، عَنِ ابْنِ جُرَيْجٍ، عَنْ عَطَاءٍ، عَنْ جَابِرٍ، قاَلَ  وَخَيْرُ الْمُؤْمِنُ إلِْفٌ مَألْوُفٌ، وَلََ خَيْرَ فِي مَنْ لََ يأُلَْفُ،  : »قاَلَ رَسُولُ اللََّّ

  «لِلنَّاسِ أنَْفَعهُُمْ النَّاسِ 

Dari Abu Muhammad Abdurrahman bin Umar bin al-Saffar, dari Ahmad bin Muhammad bin 

Ziyad, dari Muhammad bin Abdullah al-Hadrami, dari Ali bin Bahram dari Abdul Malik bin Abu 

Karimah, dari Ibnu Juraij, dari Ata’ dari Jabir, Rasulullah saw telah bersabda: “seorang mukmin itu 

selalu bersikap ramah dan tidak ada kebaikan bagi siapa saja yang tidak ramah, dan sebaik-baik 

manusia adalah yang paling bermanfaat bagi manusia”(Al-Qudai, 1986). 

Kesamaan sanad antara hadis ini dengan hadis sebelumnya, menunjukkan bahwa yang diringkas 

oleh al-Qudai adalah hadis ini. Artinya, al-Qudai kadang meriwayatkan hadis secara lengkap, tetapi 

di lain waktu meriwayatkan matannya sebagian saja. Dengan sanad yang sama tetapi lebih 

ringkas/pendek, al-Tabrani dalam al-Muj’am al-Ausaṭ  meriwayatkan hadis ini. Disebut ringkas karena 

al-Tabrani menerima hadis ini dari Muhammad bin Abdillah al-Hadrami, rawi ke 6 dalam sanad al-

Qudai. Perhatikan riwayat al-Tabrani berikut: 

الْمَلِكِ بْنُ أبَِي كَرِيمَةَ  ، نا عَلِيُّ بْنُ بَهْرَامَ قاَلَ، نا عَبْدُ  ِ الْحَضْرَمِيُّ دُ بْنُ عَبْدِ اللََّّ ِ  : ، عَنِ ابْنِ جُرَيْجٍ، عَنْ عَطَاءٍ، عَنْ جَابِرٍ، قاَلَ حدثنا مُحَمَّ قاَلَ رَسُولُ اللََّّ

 لِلنَّاسِ أنَْفَعهُُمْ النَّاسِ وَخَيْرُ الْمُؤْمِنُ يألف و يؤلف وَلََ خَيْرَ فِي مَنْ لََ يألف ولَ يؤلف : صلى الله عليه وسلم

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    198| H a l  

Dari Muhammad bin Abdullah al-Hadrami, dari Ali bin Mahram, dari Abdul Malik bin Abi 

Karimah, dari Ibnu Juraij, dari Ata’, dari Jabir, Rasulullah saw. telah bersabda: “seorang mukmin 

itu selalu bersikap ramah dan tidak ada kebaikan bagi siapa saja yang tidak ramah, dan sebaik-

baik manusia adalah yang paling bermanfaat bagi manusia”(Al-Tabrani, 1990)  

Pada bagian akhir riwayat al-Tabrani, ditemukan keterangan bahwa tidak ada yang 

meriwayatkan hadis ini dari Ibnu Juraij selain Abdul Malik bin Abi Karimah, dan Ali bin Bahram juga 

seorang diri meriwayatkannya dari Abdul Malik. Dalam kitab Shi’b al-Īmān karya al-Baihaqi 

ditemukan riwayat lain dengan jalur sanad yang sama, dari Ali bin Mahram dari Abdul Malik bin Abi 

Karimah dari Ibnu Juraij sebagai berikut: 

العطار، حدثنا  أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أخبرنا أبو عمرو عثمان بن أحمد ببغداد، حدثنا الحسين بن حميد بن الربيع، حدثنا علي بن بهرام أبوحجية  

المؤمن مألوف، ولَ خير فيمن لَ يألف ولَ يؤلف، وخير : "كريمة، عن ابن جريج، عن عطاء، عن جابر، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال ابن أبي

 الناس من نفع الناس 

Dari Abu Abdillah al-Hafiz, dari Abu Amr Usman bin Ahmad di Bagdad, dari al-Husain bin 

Humaid bin al-Rabi’, dari Ali bin Mahram Abu Hujjiyah al-Attar,, dari Ibnu Abi Karimah, dari 

Ibnu Juraij, dari Ata’ dari Jabir, dari Nabi saw. “seorang mukmin itu selalu bersikap ramah dan 

tidak ada kebaikan bagi siapa saja yang tidak ramah, dan sebaik-baik manusia adalah yang 

paling bermanfaat bagi manusia”. (Al-Baihaqī, 2003) 

 Ditemukan juga dalam kitab Fawāid al-Irāqiyyīn dengan teks hadis lengkap sebagai berikut: 

، ثنا أبَوُ بَكْرٍ مُوسَى بْنُ إِسْحَاقَ الَْْ  صَافِيُّ دِ بْنِ تمَِيمٍ الرُّ ، ثنا  أخَْبَرَناَ أبَوُ الْفضَْلِ الْعبََّاسُ بْنُ مُحَمَّ الْمَلِكِ بْنُ بْنِ  يَزِيدَ  بْنُ  عَلِيُّ  نْصَارِيُّ بَهْرَامَ، حَدَّثنَِي عَبْدُ 

ِ صلى الله عليه وسلم قاَلَ  ِ، عَنِ النَّبِي  الْمُؤْمِنُ مَألْوُفٌ مَألَْفٌ، وَلََ خَيْرَ فيِمَنْ لََ يأَلْفَُ وَلََ  : »أبَِي كَرِيمَةَ، عَنِ ابْنِ جُرَيْجٍ، عَنْ عَطَاءٍ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللََّّ

  «يؤُْلفَُ، وَخَيْرُ النَّاسِ أنَْفَعهُُمْ لِلنَّاسِ 

Dari Abu al-Fadl al-Abbas bin Muhammad bin Tamim al-Rusafi, dari Abu Bakar bin Ishak al-

Ansari, dari Ali bin Mahram, dari Abdul Malik bin Abi Karimah, dari Ibnu Juraij, dari Ata’ dari 

Jabir bin Abdillah, dari Nabi saw.: “seorang mukmin itu selalu bersikap ramah dan tidak ada 

kebaikan bagi siapa saja yang tidak ramah, dan sebaik-baik manusia adalah yang paling 

bermanfaat bagi manusia”. (Al-Naqqash, n.d.)   

Namun pernyataan al-Tabrani tidak sepenuhnya benar, sebab ternyata Amr bin Bakr al-Saksaki 

juga meriwayatkan hadis yang sama dari Ibnu Juraij. Dalam kitab al-Fawāid al-Muntaqāh, al-Khilai 

meriwayatkan hadis dengan sanad dan matan sebagai berikut: 

أخَْبَرَناَ أبو بكر مُحَمَّ  د إسماعيل بن رجاء بن سعيد بن عبيد الله العسقلاني قراءةً عليه وأنا أسمع ، قال  د بن أحَْمَد الجندري المقرئ أخَْبَرَناَ أبو مُحَمَّ

د عبد الله بن أبان بن شداد قراءةً عليه وأنا حاضر، قال حَدَّثنَاَ أبو الدرداء  : بعسقلان في شهر رمضان سنة تسعين وثلاث مئة ، قال حَدَّثنَاَ أبو مُحَمَّ

د الْنصاري ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: حَدَّثنََا عمرو بن بكر السكسكي ، عن ابن جريج ، عن عطاء، عن جابر قال: هاشم بن مُحَمَّ

  .للناسأنفعهم الناس وخير المؤمن ألف مألوف ، ولَ خير فيمن لَ يألف ولَ يؤلف ، 

Dari Abu Muhammad Ismail bin Raja’ bin Said bin Abdillah al-‘Asqalani (menggunakan metode 

periwayatan qirāah dan Simā’). Dari Abu Bakar Muhammad bin Ahmad al-Jandari al-Muqri’ (di 

kota Asqalan pada bulan Ramadhan tahun 390H), dari Abu Muhammad Abdullah bin Abban bin 

Shidad (menggunakan metode qirāah dan saya hadir), dari Abu al-Darda’ Hasyim bin 

Muhammad al-Ansari, dari ‘Amar bin Bakr al-Saksaki, dari Ibnu Juraij, dari ‘Ata’ dari Jabir, 

Rasulullah saw. telah bersabda: “seorang mukmin itu ramah dan familiar, tidak ada kebaikan 

pada orang yang tidak ramah dan familiar, dan manusia terbaik adalah yang paling banyak 

manfaatnya bagi manusia”. (Al-Khila’i, 1431) 

Jika dibuat dalam bentuk skema, maka skema sanad hadis “khair al-nās anfa‘uhum li al-nās”  

adalah sebagai berikut: 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    199| H a l  

 
Ada teks matan yang lain yang semakna dengan teks “khair al-nās anfa‘uhum li al-nās”yaitu matan 

hadis dalam bentuk dialog antara sahabat Ibnu Umar ra. dengan Nabi saw. Ibnu Umar bertanya 

kepada Nabi saw.: siapakah manusia yang paling baik? Lalu Nabi menjawab: “manusia yang paling 

bermanfaat bagi manusia”. Lengkap hadisnya sebagai berikut: 

نيَْس   حَدَّثنَِي: قاَلَ  -مِغْوَل   بْنِ  ملك بن  الرحمن عبد بن  الصقر بهز أبَِي  وَاسْم  - بَهْز   أبَِي بْن   بَهْز   ثنا الأزهر، بن محمد  بن أحمد حدثنا  نَيْس   بْنِ  بَكْرِ  بْن   خ   خ 

نيَْس   بْن   بَكْر   أبَِي حَدَّثنَِي: قاَلَ  ِ  عَبْدِ  عَنْ  خ  ، بْنِ  اللَّّ ِ  رَس ول   س ئِلَ  :قَالَ  ع مَرَ  ابْنِ  عَنِ  دِيناَر     .للناس الناس  أنفع  :قاَلَ  النَّاسِ؟ خَيْر   مَنْ : وسلم عليه  الل  صلى اللَّّ

Dari Ahmad bin Muhammad bin al-Azhar, dari Bahar bin Abi Bahaz (al-Saqr bin Abdirrahman 

bin Malik bin Migwal) dari Khunais bin Bakar bin Khunais dari Bakar bin Khunais dari Abdullah 

bin Dinar dari Ibnu Umar, ia berkata, Rasulullah saw. pernah ditanya, siapakah manusia yang 

paling baik? Rasulullah menjawab: “manusia yang paling bermanfaat bagi manusia. (Al-

Muzakki, 2004).  

Teks matan hadis yang berbentuk tanya jawab ini hanya ditemukan sanadnya dalam kitab al-

Muzakkiyāt, yang dikenal juga dengan nama lain al-Fawāid al-Muntakhabah. Sanadnya sama sekali 

berbeda dengan sanad hadis sebelumnya sebab hadis ini sumber pertamanya dari periwayat sahabat 

adalah Ibnu Umar, sedangkan hadis sebelumnya adalah Jabir. Demikian halnya dengan sanad setelah 

sahabat, semuanya berbeda, karena itu, sanad hadis Ibnu Umar ini dapat menjadi shāhid bagi sanad 

hadis sebelumnya yang diriwayatkan oleh sahabat Jabir ra. 

Adapun skema sanadnya adalah sebagai berikut: 

Rasulullah saw

Jabir ra.

Ata'

Ibnu Juraij

Abdul Malik bin 
Abi Karimah

Ali bin Mahram

Muhammad bin 
Abdillah al-Hadrami

Ahmad bin 
Muhammad

Abdurrahman al-
Saffar

Abu Abdillah al-
Qudai

Al-
Tabrani

Abu Bakar al-
Ansari

Abu al-Fadl al-
Rasafi

Abu Said Al-
Naqqash

al-Husain bin 
Hamid

Abu Amr

Abdullah al-
Hafiz

al-Baihaqi

Amr bin Bakar al-
Saksaki

Abu al-Darda' al-
Ansari

Muhammad bin 
Abdullah bin Aban

Muhammad bin 
Ahmad al-Jandari

Abu Muhammad 
al-Asqalani

al-Khilai

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    200| H a l  

 

3. METODE PENELITIAN 

3.1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif yang bersifat studi pustaka, yaitu penelitian untuk 

menganalisis data non numerik berupa teks, dokumen, kitab/buku, dan literatur tertulis lainnya guna 

memahami fenomena, konsep atau teori tertentu secara mendalam dengan peneliti menjadi instrumen 

utama dalam menginterpretasikan data. Menurut Sugiyono, metode penelitian kualitatif digunakan 

untuk meneliti pada kondisi objek yang alamiah, di mana peneliti menjadi instrumen kunci, dan hasil 

penelitian menekankan pada makna. Dalam studi pustaka, "objek alamiah" ini adalah bahan pustaka 

(buku, jurnal, dokumen) yang diinterpretasikan untuk menemukan makna atau teori baru (Sugiyono, 

2015). 

Pendekatan yang digunakan adalah analisis sanad, yaitu proses kritik eksternal yang mengkaji 

dan mengevaluasi rantai periwayatan (sanad/silsilah periwayatan) dari suatu hadis untuk 

menentukan keotentikan, keabsahan dan kualitas hadis yang diteliti. Dalam hal ini, sanad yang akan 

diteliti adalah sanad-sanad yang dianggap bermasalah, sedangkan sanad yang tidak dikritik tidak 

dipaparkan di sini. Tujuannya adalah untuk memastikan bahwa hadis yang diteliti memiliki jalur 

transmisi yang kuat dan dapat dipercaya, sehingga terhindar dari pemalsuan atau kesalahan dalam 

penyampaian ajaran agama. Proses ini sangat penting karena tanpa sanad yang jelas, siapa saja bisa 

mengklaim sesuatu sebagai ajaran Nabi. 

3.2. Sumber Data 

Sumber data utama penelitian adalah kitab-kitab matan hadis yang memuat matan hadis   “Khair 

al-Nās Anfa‘uhum li al-Nās”   dan kitab yang memuat pandangan muḥaddithūn dan al-Albani tentang 

kualitas hadis tersebut. Dalam hal ini dari muḥaddithūn antara lain adalah kitab muqaddimah Ibn al-

Salah karya Ibn al-Salah dan dari al-Albani adalah kitab al-Silsilah al-Ahadith al-Sahihah. Sedangkan 

sumber sekunder adalah sumber-sumber tertulis lainnya berupa kitab-kitab syarah hadis, kitab rijal, 

buku dan artikel ilmiah lainnya. 

 

 

Rasulullah saw.

Ibnu Umar

Abdullah bin Dinar

Bakar bin Khunais

Khunais bin Bakar bin Khunais

Bahaz bin Abi Bahazbin

Ahmad bin Muhammad bin al-Azhar

Abu Ishaq Al-Muzakki

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    201| H a l  

3.3. Teknik Analisis Data 

Adapun teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis perbandingan, 

yaitu metode sistematis untuk mengkaji, membandingkan, dan mengkontraskan pandangan, 

argumen, dan interpretasi dari muḥaddithūn dan al-Albani tentang kualitas hadis yang diteliti.  

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

4.1. Menakar Kualitas Hadis 

Merujuk deskripsi takhrīj al-Ḥadīth di atas, dapat diasumsikan bahwa hadis “Khair al-Nās 

Anfa‘uhum li al-Nās”  memiliki kualitas kehadisan yang rendah. Pertama karena matan hadis ini tak 

ada dalam kitab-kitab muktabar seperti al-Kutub al-Sittah (6 kitab rujukan utama hadis) yang disusun 

oleh para mukharrij hadis terkenal semacam al-Bukhari, Muslim dan lain-lain. Artinya, hadis ini tidak 

lolos dari seleksi yang mereka lakukan terhadap hadis-hadis yang mereka hafal. Hadis ini hanya 

diketahui ada dalam kitab hadis al-Mu’jam al-Ausath karya al-Thabrani dan Shi’b al-Iman karya al-

Baihaqi. Selebihnya, ada dalam kitab-kitab yang tidak dikenal sebagai kitab sumber hadis, yaitu 

dalam Musnad al-Shihab karya al-Qudai dan kitab Fawāid al-Irāqiyyīn karya Abu Ishaq Al-Muzakki. 

Selain itu, tidak semua periwayat hadis ini merupakan Rijāl (periwayat) al-Kutub al-Sittah, atau 

bahkan al-Kutub al-Tis’ah (9 kitab rujukan hadis). Keberadaan periwayat-periwayat dalam sanad 

tampaknya menjadi penyebab hadis ini dinilai daif oleh sebagian ulama. Al-Sakhawi dalam al-

Maqāṣid al-Ḥasanah mengatakan sanad hadis ini daif, di dalamnya terdapat nama Ibnu Juraij, ia 

seorang periwayat mudallis, dan kadang-kadang melakukan ‘an‘anah. Juga ada nama Ali bin Bahram, 

periwayat yang biografinya ada dalam kitab “al-Tarikh” karya al-Khatib, tetapi tanpa ada komentar 

tentangnya baik jarh maupun ta’dīl.(Al-Sakhawi, 2017)  Sementara itu, Al-Haisami dalam Majma’ al-

Zawāid wa Manba’ al-Fafāid mengatakan, sanad hadis ini melalui jalur Ali bin Bahram dari Abdul 

Malik bin Abu Karimah, dan saya tidak mengenal keduanya. Sedangkan periwayat lain dalam sanad 

itu adalah periwayat sahih.(Al-Haisami, 1994) 

Selanjutnya, mengacu pada sanad hadis sebagaimana tergambar dalam skema pertama di atas, 

tergambar 5 jalur sanad dari 5 Mukharrij hadis, yaitu al-Tabrani, al-Baihaqi, al-Qudai, al-Naqqash dan 

al-Khilai. Sanad al-Tabrani, al-Qudai dan al-Naqqash semuanya melewati jalur Ali bin Mahram – 

Abdul Malik bin Abi Karimah – Ibnu  Juraij. Jalur ini tampaknya menjadi bagian utama dari sanad 

hadis, karena dari ketiga periwayat dalam sanad inilah bertumpu permasalahan yang ada dalam 

sanad. Karena itu, uraian berikut akan mengacu pada ketiga periwayat tersebut untuk menentukan 

kualitas hadis. 

1. Ali bin Mahram 

Ali bin Mahram adalah seorang Afrika dengan nama lengkap Ali bin Mahram bin Yazid Abu 

Hujjiyah al-Muzani al-Attar. Ia pindah ke Iraq dan menetap di sana sampai akhir hayatnya. Di 

Bagdad, ia menerima hadis dari Abdul Malik bin Abu Karimah al-Ansari. Sedangkan murid-

muridnya di bidang hadis adalah Ahmad bin Yahya al-Audi, Musa bin Ishaq al-Andsari, Alika al-

Razi, al-Hasan bin al-Tayyib al-Shujai.(Al-Bagdadi, 1997) Tak banyak informasi tentang profil Ali bin 

Mahram. Namanya tidak tercantum dalam kitab-kitab Rijal. Itulah sebabnya sebagaian ulama hadis 

menyebutnya majhūl. Ia juga hanya menerima hadis dari Ibnu Abi Karimah. Dalam kitab hadis ia 

disebut tafarrada bih (hanya sendiri meriwayatkan dari Ibnu Abi Karimah).  

Satu yang menarik dalam penyebutan nama Ali bin Mahram adalah bahwa nama ini dalam 

banyak kitab dan sanad dari hadis yang ia riwayatkan disebut sebagai Ali bin Yazid bin Mahram, 

misalnya dalam al-Majma’ karya al-Haisami, padahal nama yang benar adalah Ali bin Mahram bin 

Yazid. Kesalahan ini dikonfirmasi oleh al-Albani dalam Silsilah al-Ḍa’īfah,(Al-Albānī, 1992) dan juga 

dalam catatan kaki kitab Majma’ al-Bahrain karya al-Haisami (Al-Haisami, 1992). Dalam ilmu hadis 

kesalahan penyebutan nama seperti ini disebut tadlīs al-Asmā’, dan akan sangat berpengaruh pada 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    202| H a l  

kualitas hadis terutama jika diketahui ada maksud jahat dari kesalahan itu, yaitu menutup-nutupi 

cacat pada periwayat jika nama yang sebenarnya disebutkan. 

2. Abdul Malik bin Abu Karimah  

Periwayat kedua yang dianggap bermasalah adalah Abdul Malik bin Abu Karimah. Ia adalah 

Abdul Malik bin Abu Karimah al-Ansari Abu Yazid al-Magribi, guru dari Ali bin Mahram. Ibnu Abi 

Karimah adalah seorang muhaddith dan periwayat hadis dari ulama-ulama negeri Tunisia. Ia dikenal 

dengan banyaknya hadis dan lamanya bergaul dengan faqīh (ulama fikih) dan ‘ālim (ulama) kota 

Tunis, yaitu Khalid bin Abi Imran al-Tujaibi.(Al-Maliki, 1994) Gelar keulamaan yang disematkan 

kepada Ibnu Abi Karimah adalah al-Muḥaddith (ahli Hadis), al-Faqīh (Ahli Fikih) dan al-Wara’. Ia 

memiliki karya tulis sebuah kitab tentang al-Zuhd (kezuhudan). Al-Mizzi dalam Tahzīb al-Kamāl 

mengutip Abu Tahir bin al-Sarj mengatakan Ibnu Abi Karimah termasuk manusia pilihan di kalangan 

umat Islam (min khiyār al-Muslimīn). Menurut Abu Said bin Yunus, Ibnu Abi Karimah datang ke Mesir 

pada tahun 180H. lalu wafat di sana pada tahun 204H. Ia memiliki hanya satu riwayat dalam Sunan 

Abī Dāwūd.(Al-Mizzī, 1985) Sumber lain dari Abu al-Arab al-Qairawani, Ibnu Hajar dan Abu Ja’far al-

Muqri’ menyebut bahwa Ibnu Abi Karimah wafat di Mesir pada tahun 210H.(Al-Mizzī, 1985) 

Hadis-hadis Ibnu Abi Karimah ia terima dari beberapa orang guru hadis yaitu Khalid bin 

Humaid al-Mahri, Abdurrahman bin Ziyad bin An’um al-Ifriqi, Ubaid (‘Utbah) bin Samamah al-

Muradi, Amr bin Labid, Malik bin Anad dan Abu Hajib. Sedangkan murid-murid hadisnya adalah 

Abu Tahir Ahmad bin Amar bin al-Siraj, Abu Zayd Shajirah bin Isa al-Muafiri al-Tunisi (Qadi 

Tunisia), Abdurrahman bin Ziyad al-Rasisi, dan Ali bin Yazid bin Bahram (Ali bin Bahram bin 

Yazid).(Al-Mizzī, 1985)  

Dari segi persambungan sanad antara Ali bin Mahram dengan Ibnu Abi Karimah tidak ada 

masalah Ali bin Mahram adalah salah seorang murid Ibnu Abi Karimah. Namun dari sisi keadaan 

periwayat, terutama menyangkut ‘adalah al-rāwi (integritas periwayat), Ibnu Abi Karimah dianggap 

profilnya tidak jelas, misalnya Ibnu Hajar mengatakan ia memiliki riwayat dalam Sunan Abi Dawud, 

tetapi profilnya mastūr. Hadis-hadisnya diriwayatkan oleh sejumlah orang, tanpa ada penilaian minus 

(jarh) terhadap profilnya.(Jarrar, 2007) Hal sama dikatakan oleh Sabt al-Ajmi, bahwa Ibnu Abi 

Karimah adalah muslim pilihan, tetapi saya tak mengenal seorang pun kritikus hadis yang berbicara 

tentang profilnya, tidak ada jarḥ dan tidak ada ta‘dīl.(Al-Ajmi, 2003) Juga oleh al-Haisami. Ia 

mengatakan, hadis di atas diriwayatkan oleh Ali bin Bahram dari Ibnu Abi Karimah dan saya tak 

mengenal keduanya (Al-Haisami, 1994). Meski demikian, penilaian terhadap Ibnu Abi Karimah tetap 

ditemukan dalam beberapa referensi. Ibnu Hajar sendiri dalam Taqrīb al-Tahżīb menilai Ibnu Abi 

Karimah dengan Ṣadūq Ṣāliḥ (Al-Asqalānī, 1986). Abu al-Arab menilainya dengan thiqah, khiyār 

(manusia pilihan), dan mustajāb (doa-doanya terkabulkan) (Al-Tamimi, n.d.). Tampaknya inilah yang 

membedakan istilah mastur dengan majhul. Mastur artinya ada penilaian terhadap profil periwayat 

tetapi tidak banyak, sedangkan majhul, sama sekali tak dikenal sehingga tak ada penilaian. 

Satu kekurangan lain dari sanad Ibnu Abi Karimah adalah bahwa ia dianggap hanya sendiri saja 

meriwayatkan hadis ini dari Ibnu Juraij seperti disinyalir oleh al-Thabrani.(Al-Tabrani, 1990) 

Anggapan ini tak sepenuhnya benar karena ternyata ada periwayat lain yang juga menerima hadis ini 

dari Ibnu Juraij, yaitu Amr al-Saksaki. Masalahnya, Amr al-Saksaki adalah periwayat yang sangat 

lemah. Kritikus hadis menilai profilnya dengan penilaian yang sangat rendah. Al-Daruqutni 

menyebutnya matrūk (harus diabaikan). Ibn al-Qaisarani mengatakan bahwa Amr memiliki hadis-

hadis munkar yang ia riwayatkan dari periwayat-periwayat thiqah.(Al-Maqdisi, 1996) Ibun Hibban 

mengatakan, Amr al-Saksaki berasal dari Ramalah. Ia meriwayatkan hadis antara lain dari Ibrahim 

bin Abi Ablah, Ibnu Juraij dan lain-lain yang termasuk periwayat thiqah, yang tidak diragukan bahwa 

hal itu hanya dibuat-buat, tidak boleh dijadikan hujjah. Sementara itu, al-Uqaili mengatakan bahwa 

hadis Amr gair maḥfūẓ.(Al-Uqaili, 1984). 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    203| H a l  

Dari penjelasan tersebut, sanad al-Saksaki ini meski sebenarnya dapat menjadi mutābi’ untuk 

sanad yang melewati Ibnu Abi Karimah, karena keduanya menerima hadis dari Ibnu Juraij, tedak 

berarti apa-apa dan tidak dapat menguatkan hadis Ibnu Abi Karimah disebabkan oleh profil al-

Saksaki yang sangat jelek. Seperti dikatakan oleh al-Huwaini, sanad Ibnu Abi Karimah di-mutābi’ oleh 

sanad Amr al-Saksaki, namun kedudukannya sebagai mutābi’ adalah sāqiṭah (tak dianggap). Karena 

itu, tak ada yang sanad yang dapat mengangkat kualitas sanad Ibnu Abi Karimah, jika disimpulkan 

bahwa sanad tersebut daif. 

3. Ibnu Juraij 

Nama lengkap Ibnu Juraij adalah Abdul Malik bin Abdul Aziz bin Juraij al-Umawi (Al-Baihaqī, 

2003). Ata’ (bin Abi Rabah) merupakan salah seorang gurunya dalam periwayatan hadis, bahkan Ata’ 

sendiri pernah berkata, pemuka anak muda penduduk Hijaz adalah Ibnu Juraij sedangkan Ahmad 

(bin Hanbal) mengatakan, orang paling diakui (athbat) untuk hadis-hadis yang diriwayatkan dari Ata’ 

adalah Ibnu Juraij (Al-Asqalānī, 2014). Ibnu Juraij adalah tokoh penting dalam perkembangan hadis. 

Ibnu Hajar al-Asqalani telah menyusun biografi Ibnu Juraij dengan sangat lengkap dengan pujian-

pujian akan keahliannya dalam periwayatan hadis dalam kitab Tahżīb al-Tahżīb (Al-Asqalānī, 2014) 

Kekurangan yang dialamatkan kepada Ibnu Juraij adalah melakukan tadlīs, yaitu menyamarkan 

informasi tentang periwayat hadis, dan melakukan periwayatan secara an’anah. Menurut Ibnu 

Hibban, Ibnu Juraij adalah fuqaha dan ahli qiraat dari Hijaz, dan ia pernah melakukan tadlis. Al-

Daruqutni menambahkan tadlīs yang dilakukan oleh Ata’ ditinggalkan, karena ia melakukannya pada 

periwayat-periwayat yang majrūḥ (memiliki cacat), beda dengan Ibnu Uyaiynah yang melakukannya 

pada periwayat thiqah (Al-Asqalānī, 2014). Jadi di sini tak perlu mengkhawatirkan tadlīs Ibnu Juraij, 

karena Ata’ bukan periwayat mujruh dan Ibnu Juraij sendiri pernah berkata, jika aku mengatakan Ata’ 

berkata, maka yakinlah bahwa saya mendengarnya dari Ata’ meskipun saya tidak mengatakan saya 

mendengar (dari Ata’).(Al-Asqalānī, 2014)    

Dari uraian di atas, maka sanad yang melewati jalur periwayat dari Ali bin Mahram ke Abdul 

Malik bin Abi Karimah ke Ibnu Juraij, adalah daif. Pusat kedaifannya ada pada periwayat Ali bin 

Mahram, yang oleh kritikus hadis disebut majhūl (tak dikenal profilnya). Dua periwayat lain, yaitu 

Abdul Malik bin Abi Karimah dan Ibnu Juraij, juga memiliki cacat dalam periwayatan hadis. Abdul 

Malik dikenal sebagai periwayat mastūr dan Ibnu Juraij kadang melakukan tadlīs. Hanya saja, Abdul 

Malik adalah periwayat dalam Sunan Abī Dāwūd, sedangkan tadlis yang dilakukan oleh Ibnu Juraij 

tidak dilakukan ketika ia meriwayatkan hadis dari Ata’ sebagaimana dalam sanad ini. Oleh karena 

itu, maka sanad dari mukharrij al-Tabrani, al-Baihaqi, dan al-Qudai adalah daif karena semuanya 

melewati periwayat Ali bin Mahram. Kedaifannya tak dapat tertolong, karena karena mutābi’-nya, 

yaitu sanad al-Naqqash yang melewati periwayat Amr bin Bakar al-Saksaki yang bersama Abdul 

Malik bin Abi Karimah meriwayatkan hadis dari Ibnu Juraij, juga daif, bahkan lebih daif, karena Amr 

dikenal sebagai periwayat hadis yang munkar.  

Adapun sanad al-Khilai yang melalui periwayat sahabat Ibnu Umar yang seharusnya bisa 

menjadi shāhid untuk meningkatkan kualitas hadis, juga tak berarti apa-apa dan tak dapat menolong 

kedaifan hadis, karena di dalam sanad hadis terdapat nama Bakar bin Khunais yang oleh kritikus 

hadis dinilai daif. Biografi Bakar tak banyak diketahui, Ia berasal dari Kufah tapi menetap di 

Baghdad. Tak ada tanggal dan tahun kelahirannya dalam kitab-kitab rijal, begitupun dengan tanggal 

dan tahun wafatnya. Ia merupakan salah seorang periwayat dalam Sunan al-Tirmizī dan Sunan Ibnu 

Mājah. Ia menerima hadis dari sejumlah guru hadis, tetapi tak ada nama Abdullah bin Dinar di antara 

guru-guru hadisnya. Demikian sebaliknya, tak ada nama Bakar sebagai murid pada biografi Abdullah 

bin Dinar. Hal ini menunjukkan bahwa tidak ada persambungan sanad di antara keduanya. 

Selain sanad yang tak bersambung, profil Bakar bin Khunais dinilai daif oleh sebagian besar 

kritkus hadis, bahkan ada yang menilainya matrūk, meski ada juga kritikus yang mengatakan Bakar 

adalah periwayat thiqah. Kritikus yang menilai Bakar thiqah adalah al-Ajali (Al-’Ajali, 1985). 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    204| H a l  

Sedangkan yang menilai dengan daif atau istilah lain yang menunjukkan kedaifan antara lain adalah 

Amr bin Ali, Yahya bin Main, al-Nasai dan al-Sa’di (Al-Jurjani, 1997). Adapun yang menyebutnya 

matrūk adalah Ahmad bin Salih, Abdurrahman bin Yusuf dan al-Daruqutni. Hanya saja, penilaian 

matrūk ini menurut Abdurrahman, Bapaknya (Yusuf) pernah ditanya tentang Bakar bin Khunais, lalu 

ia menjawab, Bakar adalah seorang yang salih dan pejuang di medan perang, tapi dalam periwayatan 

hadis ia laisa bi al-qawiy (tidak kuat). Lalu ditanya lagi, apakah itu berarti hadisnya matrūk, bapak saya 

menjawab, bukan, ia tidak sampai matruk (Al-Mizzī, 1985). 

Menanggapi perbedaan dalam menilai Bakar bin Khunais tersebut, al-Sakhawi mengatakan 

bahwa pendapat yang paling tepat adalah apa yang dikatakan oleh Ibnu Adi bahwa Bakar bin 

Khunais adalah periwayat yang hadisnya layak ditulis. Bakar sendiri adalah ulama yang salih, hanya 

saja orang-orang salih yang lain kadang-kadang mengatakan suatu hadis berasal darinya (padahal 

sebenarnya tidak), dan kadang itu hanya didasarkan pada praduga saja. Hadis Bakar dimasukkan 

dalam kelompok hadis-hadis yang berasal dari periwayat daif, dan ia termasuk periwayat yang 

hadisnya tidak dijadikan hujjah (Al-Sakhawi, 2017).  

Berbeda dengan pendapat-pendapat yang telah dikemukakan, al-Albani yang menilai hadis 

“khair al-nās anfa‘uhum li al-nās” berkualitas hasan bahkan hadis ini dimasukkan dalam kitab karyanya 

yang monumental ”Silsilat Al-Aḥādīth al-Ṣaḥīḥah”, yang seharusnya menunjukkan bahwa hadis 

dimaksud berkualitas sahih. Menurut al-Albani, dengan mempertimbangkan bahwa sanad hadis 

memiliki mutābi’ maka isnad hadis ini adalah hasan (Al-Albānī, 2002). Ini konsisten dengan definisi 

hadis ḥasan li gairih dalam pandangan al-Albani, yaitu hadis daif yang menguat karena adanya sanad 

lain, tetapi jumlah sanad lain itu tidak banyak, 2 dua sanad saja cukup dan kedaifannya tergolong 

tidak berat. Al-Albani dalam hal ini tidak menyebut status hadis ḥasan li gairih, tetapi karena yang 

dipertimbangkan adalah adanya mutaba’ah, maka bisa dikatakan, yang dimaksud oleh al-Albani 

adalah ḥasan ligairih. Dalam banyak kasus, penyebutan kualitas hadis oleh al-Albani sebagai sahih 

atau hasan, yang dimaksud sebenarnya adalah ṣaḥīḥ li gairih dan ḥasan li gairih, termasuk dalam kasus 

hadis “khair al-nās anfa‘uhum li al-nās” ini.  

Dari segi metodologi, definisi hadis hasan menurut al-Albani bisa jadin lebih baik dari pada 

hadis hasan menurut muhaddithun, sebab akan ada banyak hadis-hadis daif yang akan meningkat 

derajatnya menjadi hasan atau sahih ketika hadis itu memeliki bebrapa jalur sanad, sedangkan dalam 

teori muhaddithun, seberapa banyak pun jalur sanad suatu hadis, tetapi sanad-sanad tersebut 

seluruhnya daif, maka hadis tersebut tak bisa terangkat derajatnya menjadi hasan atau sahih. Di 

sinilah letak permasalahnnya, bagaimana bersikap terhadap hadis-hadis yang dinilai berbeda oleh 

ulama-ulama hadis. Apakah akan meninggalkan hadis-hadis itu karena daif, atau tetap mengakuinya 

sebagai hadis dan mengikutinya karena banyaknya riwayat hadis. Bagi beberapa ulama, mungkin 

pilihannya adalah tetap menggunakan hadis-hadis daif itu sepanjang kedaifannya tidak berat, dan 

sepanjang kandungan hadis adalah faḍāil al-A’māl (hadis-hadis yang membangkitkan semangat untuk 

beramal baik), tetapi sikap terbaik adalah bahwa ulama hadis telah menetapkan kaidah-kaidah hadis 

dimana ketika suatu hadis memenuhi ketentuan dalam kaidah-kaidah tersebut, maka hadisnya 

menjadi sahih, sedangkan jika ada salah satu kriteria dalam kaidah-kaidah itu tidak terpenuhi maka 

hadisnya menjadi daif. Hadis yang menjadi rujukan adalah hadis yang sahih, sedangkan hadis daif 

harus ditinggalkan, karena tidak semua hal dapat disandarkan kepada Nabi saw. sebagai hadis. 

Penyandaran yang tidak benar kepada Nabi saw. adalah kesalahan yang diancam dengan neraka oleh 

Nabi saw. sendiri.  

Sikap terbaik terhadap hadis-hadis daif adalah meninggalkannya. Jika kemudian kandungan 

atau isi dari hadis-hadis itu mengandung kebenaran atau tidak menyalahi prinsip-prinsip syariat, 

maka isi hadis tersebut tetap dapat dilaksanakan tanpa harus menyandarkannya kepada Nabi saw. 

inilah maksud dari pernyataan al-Ajali, bahwa teks “khair al-nās anfa‘uhum li al-nās” kandungan 

matannya benar meski ia tak pernah mengetahui ada orang yang mengatakan ini adalah hadis.  

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    205| H a l  

Perlu dicatat, hadis “khair al-nās anfa‘uhum li al-nās” adalah hadis yang tema atau matannya benar 

tetapi sanadnya berbeda-beda dan sanad-sanad tersebut seluruhnya daif. Ini berbeda dengan hadis-

hadis yang matannya memiliki redaksi berbeda-beda meski temanya satu, seperti hadis berisi 

pertanyaan sahabat kepada Nabi saw. tentang amal terbaik yang dijawab oleh Nabi saw. secara 

berbeda kepada setiap orang yang bertanya. Dalam kajian matan, bisa saja hal tersebut terjadi, karena 

jawaban Nabi saw. terhadap pertanyaan sahabat, mempertimbangkan keadaan penanya dan kondisi 

yang terjadi pada saat pertanyaan diajukan. Hadis “khair al-nās anfa‘uhum li al-nās” karena sanadnya 

terbukti daif, secara teori tak perlu lagi untuk dilakukan kritik matan, karena sanad yang daif tak 

akan meningkat kualitasnya menjadi sahih atau hasan, meskipun matannya sahih dan tak menyalahi 

syariat.  

 

5. KESIMPULAN DAN REKOMENDASI 

5.1. Kesimpulan 

Dari uraian di atas, dapat ditarik kesimpulan bahwa teks “Khair al-Nās Anfa‘uhum li al-Nās” 

adalah hadis Nabi saw. yang diperdebatkan kualitasnya oleh muḥaddithūn dan al-Albani. Muḥaddithūn 

pada umumnya menilai hadis ini adalah hadis daif yang disebabkan kekurangan pada beberapa 

periwayat dalam sanad, yaitu pada diri Ali bin Mahram yang majhul, Abdul Malik bin Abu Karimah 

yang mastur dan Ibnu Juraij yang biasa melakukan tadlīs (penyembunyian informasi) tentang 

periwayat yang majruh. Adapun al-Albani menilai hadis ini sebagai hadis hasan sehingga 

memasukkannya dalam kitab koleksi hadis-hadis sahihnya, Silsilat al-Aḥādīth al-Ṣaḥīḥah, dengan 

alasan adanya mutaba’ah, sanad lain yang dianggap bisa saling menguatkan, yaitu sanad yang 

melewati Amar bin Bakar al-Saksaki yang ditakhrij oleh al-Khilai dan adanya shāhid berupa sanad 

Ibnu Umar yang ditakhrij oleh al-Muzakki. 

Muḥaddithūn dan al-Albani berbeda pendapat tentang mutābi’ dan shāhid. Bagi muḥaddithūn, 

meskipun mutābi’ dan shāhid ada, tetapi kualitasnya juga daif, maka kualitas hadis tidak bisa 

meningkat menjadi hasan atau sahih, sementara menurut al-Albani, adanya mutābi’ dan shāhid , meski 

hanya 2 jalur sanad dapat menyebabkan kualitas hadis menaik menjadi hasan, sepanjang kedaifannya 

tidak terlalu berat. Perbedaan inilah yang menjadi salah satu penyebab mengapa al-Albani sering kali 

menetapkan kualitas suatu hadis berbeda dengan penilaian ulama-ulama hadis lainnya, termasuk 

pada hadis tentang “khair al-nās anfa‘uhum li al-nās”. 

5.2 Keterbatasan dan Rekomendasi untuk Penelitian Selanjutnya  

Penelitian ini hanya fokus pada“khair al-nās anfa‘uhum li al-nās”, sementara ada banyak teks lain 

yang diklaim sebagai hadis Nabi saw. yang berisi ajaran tentang sebaik-baik manusia, seperti 

disebutkan di awal tulisan ini. Tentu saja penelitian terhadap teks-teks itu, baik menyangkut hadis 

Nabi saw., kualitas kehadisannya dan implementasi maknanya perlu dilakukan untuk 

menghindarkan umat dari klaim tentang kehadisan suatu pernyataan padahal tidak benar berasal 

dari Nabi saw. dan untuk implementasi yang benar dari pernyataan-pernyataan yang terbukti 

merupakan hadis Nabi saw.  

  

DAFTAR PUSTAKA 

‘Itr, N. (1981). Manhaj al-Naqd fī ‘Ulūm al-Hadīth. Dār al-Fikr. 

‘Itr, N. (2000). Al-Ittijahāt al-‘Ammat li al-Ijtihād wa makānat al-Ḥadīth al-Āḥādī al-Ṣaḥīḥ fīhā. Dar al-

Maktabi. 

Al-’Ajali, A. al-H. (1985). Al-Thiqāt. Maktabat al-Dar. 

Al-Ajalūnī, I. bin M. (1351). Kasyf Al-Khafā’ Wa Muzīl Al-Ilbās ‘an Ma Ishtahara Min Al-Aḥādīth ‘alā 

Alsinah Al-Nās. Maktabah al-Qudsi. 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    206| H a l  

Al-Ajmi, S. I. (2003). Nihāyat al-Saul fī Ruwāt al-Sunnat al-Uṣūl. Dâr al-Fikr. 

Al-Albānī, M. N. (1992). Silsilat al-Aḥādīth al-Ḍa‘īfat wa al-Mauḍū‘at wa Atharuhā al-Sayyi’ fī al-Ummah 

(II). Dāirat al-Ma’ārif. 

Al-Albānī, M. N. (2000). Ṣaḥīḥ al-targīb wa al-Tarhīb. al-Maarif. 

Al-Albānī, M. N. (2002). Silsilat al-Ahādīth al-Ṣaḥīḥāt wa Shay’un min Fiqhihā wa Fawāidihā. Maktabat al-

Ma’ārif. 

Al-Asqalānī, I. H. (1986). Taqrib al-Tahzib. Dār al-Ma’rifah. 

Al-Asqalānī, I. H. (2014). Tahżīb al-Tahżīb. Muassasat al-Risālah. 

Al-Auni, H. bin A. bin N. al-S. (1431). al-Takhrij wa Dirasat al-Asanid. al-Maktabah al-Shamilah. 

Al-Bagdadi, A.-K. (1997). Tarikh Bagdad. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 

Al-Baihaqī, A. B. (2003). Shi’b al-Iman. Maktabat al-Rushd. 

Al-Bukhārī, M. bin I. (1422). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Dar Thuq al-Najah. 

Al-Dumaynî, M. A. (n.d.). Maqâyis Naqd Mutûn al-Sunnah. Jâmi‘ah al-Imâm Muḥammad bin Sa‘ûd al-

Islâmiyyah. 

Al-Haisami, N. (1992). Majma’ al-Bahrain fi Zawaid al-Majma’ayn. Maktabah al-Rushd. 

Al-Haisami, N. (1994). Maj’ma’ al-Zawaid wa Manba’ al-Fawaid. Maktabah al-Qudsi. 

Al-Jurjani, A. A. I. A. (1997). Al-Kāmil fī Ḍuafā’ al-Rijāl. al-Kutub al-’Ilmiyyah. 

Al-Khila’i, A. al-H. (1431). al-Fawaid al-Muntaqah: al-Hisan, al-Sihah wa al-Garaib. al-Maktabat al-

Shamilah. 

Al-Maliki, A. B. (1994). Riyāḍ al-Nufūs fī Ṭabaqāt al-Qairawān wa Ifriqiyyah. Dār al-Garb al-Islāmī. 

Al-Maqdisi, I. al-Q. (1996). Żakhīrat al-Ḥuffāẓ. Dar al-Salaf. 

Al-Mizzī, J. Y. bin al-Z. A. al-R. A. al-H. (1985). Tahzīb al-Kamāl min Asmā’ al-Rijāl. Mu’assasat al-

Risālah. 

Al-Muzakki, A. I. (2004). Al-Muzakkiyat. Dar al-Bashair al-Islamiyyah. 

Al-Naisabūrī, M. bin al-Ḥajjāj. (n.d.). Ṣaḥīḥ Muslim. Dār Ihya al-Turath al-Arabi. 

Al-Naqqash, A. S. (n.d.). Fawaid al-Iraqiyyin. Maktabah al-Qur’an. 

Al-Qazwīnī, A. ‘Abdillāh M. bin Y. (2014). Sunan Ibn Mājah. Dar al-Siddiq. 

Al-Qudai,  al-Q. A. A. M. bin S. (1986). Musnad al-Shihab. Mu’assasah al-Risalah. 

Al-Sakhawi, S. (2017). al-Maqasid al-Hasanah fi Bayani Kasir min al-Ahadis al-Mushtaharah ala al-Alsinah. 

Maktabah al-Maymanah al-Madaniyyah. 

Al-Tabrani, S. bin A. A. al-Q. (1990). al-Mu’jam al-Ausat. Dar al-Haramain. 

Al-Tamimi, A. al-A. (n.d.). Tabaqāt ‘Ulamā al-Ifriqiyyah. Dār al-Kitāb al-Lubnani. 

Al-Tirmizī, M. bin I. A. I. (1975). Sunan al-Tirmizī. Mustafa al-Bab al-Halabi. 

Al-Uqaili, A. J. (1984). Al-Ḍu‘afā’ al-Kabīr. Dar al-Maktabat al-’Ilmiyyah. 

Anwar, S. (2000). Manhaj Tawthîq Mutûn al-Hadîth ‘Inda Ushûliyy al-Ahnâf. Al-Jamiah, 65(VI), 132–

136. 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 Rustina N, et.al. 
 Perbedaan Metodologi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth… 

Jawahir Al-Ahadis 

Vol. 1. No. 2 Edisi Desember 2025 

 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    207| H a l  

Hasanah, U. (2021). Studi Hadis Tentang “Sebaik-Baik Manusia Adalah Yang Bermanfaat Bagi Orang Lain” 

Dalam Kitab Musnad Asy-Syihab Karya Imam Al-Qudha’i. Universitas Islam Negeri Sumatera Utara. 

Ibn Al-Ṣalāḥ, A. ‘Amr U. bin ‘Abd al-R. (2002). Muqaddimat Ibn al-Ṣalāḥ. Dār al-Kutub al-Ilmiyyah. 

Jarrar, N. (2007). Al-Īmā’ ilā Zawāid al-Amāli wa al-Ajzā’. Adwa al-Salaf. 

Rahman, A. (2017). Pengenalan Atas Takhrij Hadis. Riwayah : Jurnal Studi Hadis, 2(1), 146. 

https://doi.org/10.21043/riwayah.v2i1.1617 

Rajab, H. (2011). Kaidah Kesahihan Matan Hadis. Grha Guru. 

Sugiyono. (2015). Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Alfabeta. 

 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

