
Mushallina Hilma 

Kritik Hadis Arah Kiblat dalam Perspektif Distorted Communication 

10.30983/jawahir.vxxx.xxxx 

Jawahir Al-Ahadis 

e-ISSN:  xxxx-xxxx   

Vol. 1 No. 1 Edition June 2025 

 

 

©2025 by the authors. Submitted for open access publication under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution 
-ShareAlike 4.0 International License - (CC-BY-SA) (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

Kritik Hadis Arah Kiblat dalam Perspektif Distorted Communication: 

Implikasi bagi Ritus Islam Era Society 5.0 

 
Mushallina Hilma1* 

*Korespondensi: 
email: 

mushallinahilma@mhs.ptiq.ac.id 

Abstrak  

Penelitian ini bertujuan untuk menelaah makna dan fungsi hadis-hadis tentang 

arah kiblat dalam konteks historis, teologis, dan sosial, terutama terkait legitimasi 

wahyu dan identitas keagamaan umat Islam. Pergeseran arah kiblat dari Baitul 

Maqdis ke Ka’bah tidak hanya memunculkan persoalan fikih mengenai arah dan 

titik kiblat, tetapi juga menjadi simbol kemandirian teologis Islam dari tuduhan 

peniruan tradisi Yahudi. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan metode studi kepustakaan untuk menelaah sanad dan matan hadis 

melalui analisis konteks komunikasi yang menyoroti aspek otentisitas pesan 

wahyu. Analisis dilakukan dengan menelusuri kronologi riwayat dan 

relevansinya terhadap pembentukan otoritas hadis sebagai sumber legitimasi 

keagamaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa hadis-hadis tentang arah kiblat 

menegaskan peran wahyu sebagai dasar pembeda antara Islam dan tradisi 

sebelumnya serta sebagai penegasan independensi spiritual umat. Dalam konteks 

modern, kajian ini menunjukkan bahwa hadis-hadis tersebut tetap relevan 

menghadapi tantangan presisi arah kiblat akibat kemajuan teknologi geospasial 

dan perubahan alam. Kontribusi penelitian ini terletak pada reinterpretasi hadis 

arah kiblat sebagai wacana tandingan terhadap keraguan teologis sekaligus bukti 

fleksibilitas Islam dalam merespons ruang, waktu, dan perkembangan ilmu 

pengetahuan.  

 

Abstract 

This study aims to explore the meaning and function of hadiths concerning the direction of 

the qibla within historical, theological, and social contexts, particularly in relation to the 

legitimacy of revelation and the religious identity of Muslims. The shift of the qibla from 

Bayt al-Maqdis to the Ka‘bah was not merely a matter of jurisprudential debate but also 

symbolized the theological independence of Islam from accusations of imitating Jewish 

tradition. Using a qualitative, library-based approach, this research examines the isnād 

(chain of transmission) and matn (content) of the hadiths through a contextual 

communication analysis that highlights the authenticity and purpose of revelation. The 

analysis traces the chronological variations of narrations and their implications for the 

authority of hadith as a foundation of theological legitimacy. The findings indicate that the 

hadiths on the qibla affirm revelation as a defining element of Islamic identity and as a 

response to earlier religious traditions. In contemporary contexts, these hadiths remain 

relevant amid technological advances and natural phenomena affecting qibla precision. The 

study contributes a reinterpretation of qibla-related hadiths as a counter-discourse to 

theological skepticism and as evidence of Islam’s intellectual adaptability in engaging with 

space, time, and scientific progress.  

Afiliasi Penulis: 

1 Universitas PTIQ Jakarta, 

Indonesia 

 

 

Sejarah Artikel: 

Submit: 23 Maret 2025 

Revisi: 25 April 2025 

Diterima: 30 Mei 2025 

Diterbitkan: 30 Juni 2025 

 

Kata Kunci:  
Kritik Hadits, Distorsi 

Komunikasi, Arah Kiblat 

 

 

     

PENDAHULUAN 
Kata kiblat berasal dari Bahasa Arab yakni Qiblah salah satu bentuk Mashdar dari qabala-yaqbalu-

qiblah yang artinya menghadap. Seorang mushalli mempunyai kewajiban memaksimalkan usahanya 

untuk menghadap arah kiblat setepat mungkin. Sehingga hal yang terpenting adalah 

memperhitungkan arah menghadap kiblat secara akurat. Sementara Mochtar Effendy mengartikan 

kiblat sebagai arah shalat, arah Ka’bah di kota Makkah.  

Menurut Ahmad Izuddin “Bila dilihat berbagai literatur ilmu falak, sebenarnya definisi arah 

kiblat telah banyak disebutkan dalam literatur-literatur tersebut. Sampai saat ini belum ada rumusan 

baku tentang definisi arah menghadap kiblat dalam istilah fiqh. Definisi arah kiblat yang ada hanya 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    89| P a g e  

sebatas mendefinisikan tentang kiblat, namun belum ada yang menyebutkan definisi arah sebenarnya 

yang dimaksud dalam istilah arah menghadap kiblat. Apakah berupa arah yang terbentuk dalam suatu 

sudut pada azimuth kiblat dengan sudut tetap namun menempuh jarak yang jauh, ataukah arah 

dengan sudut tidak tetap namun jarak yang ditempuh merupakan jarak terdekat.  

Apabila dikembalikan pada latar belakang sosial pada masa para ulama madzhab terdahulu, 

maka wajar bila pembahasan arah kiblat tidak sampai pada pendefinisian arah menghadap kiblat bagi 

orang yang jauh dari Ka’bah. Hal ini disebabkan pada saat itu umat Islam masih berada di sekitar 

Mekkah saja, sehingga persoalan kiblat bagi orang yang jauh dari Ka’bah belum menjadi hal yang 

dianggap penting untuk dibahas. Hanya saja para ulama telah mengindikasikan bahwa seluruh badan 

dan semua gerakan orang yang sedang melaksanakan shalat harus menghadap kiblat, baik ketika 

berdiri, ruku’, maupun sujudnya harus mengarah menuju Ka’bah. Indikasi yang disebutkan para ulama 

tersebut menunjukkan bahwa posisi seorang mushalli ketika melaksanakan shalat harus “benar-benar 

lurus” mengarah ke Ka’bah baik ketika berdiri, ruku’, sujud dan sebagainya. Sebagaimana kata perintah 

menghadap kiblat yaitu “fawalli”, kata “benar-benar lurus” dalam penjelasan ulama ini menunjukkan 

sebuah definisi yang dibentuk dari sebuah teori arah yang memiliki makna “arah menghadap” bukan 

arah perjalanan atau arah yang lain. Sehingga arah menghadap kiblat yang dimaksud dalam istilah fiqh 

adalah arah yang memiliki makna “arah menghadap”. 

Metode pengukuran arah kiblat yang biasa diterapkan di Indonesia selama ini ada lima macam, 

yakni menggunakan alat bantu tongkat istiwa’, kompas, rashd al-qiblah global, rashd qiblah local, dan 

theodolite. Metode penentuan arah kiblat menggunakan metode ini memanfaatkan bayangan matahari 

sebelum dan setelah zawal dengan pedoman bayangan dari ujung tongkat yang jatuh pada lingkaran 

yang titik pusatnya adalah tongkat istiwa tadi. Setelah ditentukan arah Barat dan Timur sejati untuk 

menentukan arah kiblat digunakanlah Rubu’ Mujayab sebagai alat bantu untuk mengukur koordinat 

arah kiblat.  

Pada perkembangan selanjutnya, sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan 

tekhnologi metode penentuan arah mata angin, dimanfaatkanlah theodolite, ini digunakan sebagai alat 

arah kiblat yang dikembangkan oleh Kementerian Agama RI menggunakan perhitungan spherical 

trigonometri. Rumus yang digunakan bukan trigonometri segitiga biasa pada bidang datar tapi 

spherical trigonometri yang dalam perhitungannya berasumsi bahwa bumi itu bulat seperti bola. 

Dalam Al-Qur’an terdapat beberapa ayat yang menegaskan tentang dasar hukum menghadap 

kearah kiblat, diantaranya: 

1. Al-Baqarah: 144 

ينََّكَ قِبۡلةَٗ ترَۡضَىٰهَاۚ فَوَل ِ وَجۡهَكَ شَطۡرَ  ٱقَدۡ نَرَىٰ تقَلَُّبَ وَجۡهِكَ فِي  ﴿ لَّذِينَ  ٱوَإِنَّ    ۥۗلۡحَرَامِۚ وَحَيۡثُ مَا كُنتمُۡ فَوَلُّواْ وُجُوهَكُمۡ شَطۡرَهُ ٱلۡمَسۡجِدِ  ٱلسَّمَاءِِٓۖ فلَنَوَُل ِ

بَ ليََعۡلَمُونَ أنََّهُ ٱ أوُتوُاْ  ب ِهِمۡۗ وَمَا ٱلۡكِتَٰ ا يَعۡمَلوُنَ ٱلۡحَقُّ مِن رَّ فِلٍ عَمَّ ُ بِغَٰ  ﴾١٤٤للََّّ

2. Al-Baqarah:149 

ب ِكَۗ وَمَا  ۥلۡحَرَامِِۖ وَإنَِّهُ ٱ جِدِِلۡمَسۡ ٱوَمِنۡ حَيۡثُ خَرَجۡتَ فَوَل ِ وَجۡهَكَ شَطۡرَ  ﴿ ا تعَۡمَلوُنَ ٱللَۡحَقُّ مِن رَّ فِلٍ عَمَّ ُ بِغَٰ  ﴾١٤٩للََّّ

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan orientasi kajian kritik hadis. 

Pendekatan ini dipilih karena persoalan peralihan arah kiblat bukan sekadar isu hukum-ritual, tetapi 

juga menyentuh dimensi teologis, historis, sosiologis, dan politis. Dengan demikian, penelitian tidak 

terbatas pada aspek normatif semata, melainkan mencoba mengungkap konstruksi makna, relasi kuasa, 

dan kemungkinan adanya distorsi komunikasi dalam narasi yang diwariskan. Secara desain, penelitian 

ini bersifat analisis teksual dan diskursif dengan dua lapisan: Pertama, analisis sanad untuk menilai 

validitas rantai periwayatan hadis-hadis peralihan arah kiblat. Kedua, analisis matan untuk menilai 

substansi teks hadis, membandingkan variasi redaksional, dan menafsirkan konteks historis. 

Model penelitian ini selaras dengan historical-critical method dalam studi Islam, yakni meneliti 

teks dengan menimbang otoritas periwayatan dan kemungkinan konstruksi ideologis yang 

membentuknya. Selain itu, penelitian ini menggunakan kerangka teori komunikasi terdistorsi (distorted 

communication) dari Jürgen Habermas untuk membaca narasi normatif perintah beralih arah kiblat 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    90| P a g e  

sebagai legitimasi bantahan terhadap tuduhan umat Islam hanya meniru Kiblat Yahudi. Dengan 

kerangka ini, dimungkinkan melihat bahwa hadis dan tafsir tidak hanya merekam fakta sejarah, tetapi 

juga mengandung fungsi polemis, legitimatif, bahkan apologetik. Hadis tentang peralihan arah kiblat 

bersumber dari Jami’ al-Tirmidzi, Sunan Ibn Majah Adapun riwayat tafsir bersumber dari al-Qurtubi 

al-Jāmi‘li Ahkam al-Qur’an. Riwayat ini mencakup narasi Nabi saw. ketika shalat di Baitul Maqdis, doa 

beliau agar diarahkan ke Ka‘bah, hingga perintah turun saat shalat Zhuhur/‘Ashar di Madinah. Sumber 

Sekunder literatur ulum al-hadith Tahdzîb Al-Kamâl Fî Asmâ` Al-Rijâl Tahdzîb Al-Kamâl Fî Asmâ` Al-Rijâl. 

Teori komunikasi kritis dari Habermas yang digunakan sebagai alat baca.Alat analisis yang digunakan 

meliputi:Metode kritik sanad Ittishal al-sanad: memastikan kesinambungan periwayatan.‘adalah dan 

dhabit: menilai integritas dan kapasitas intelektual perawi. Jarh wa ta‘dil: mengecek biografi perawi 

melalui literatur rijāl al-hadith.  

Metode Kritik Matan Dirayah: menilai koherensi matan dari sisi rasional, historis, dan 

sosiologis. Kerangka logis Silent Narrative dan Distorted Communication digunakan untuk menelusuri 

aspek yang tidak disebutkan, khususnya peran dan pengalaman perempuan dalam peristiwa peralihan 

arah kiblat dan menguji bagaimana narasi hadis digunakan sebagai alat legitimasi normatif untuk 

membantah klaim Yahudi bahwa umat Islam hanya “meniru” mereka. Dengan demikian, penelitian 

tidak hanya membatasi diri pada validitas sanad dan matan, tetapi juga menelusuri ruang-ruang 

diskursif di balik teks. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pada masa Nabi Muhammad saw, kewajiban menghadap yaitu ke Ka’bah tidak menimbulkan 

masalah karena umat islam masih relatif sedikit dan kebanyakan tinggal di seputar Makkah sehingga 

mereka bisa melihat wujud Ka’bah. Saat umat islam sudah banyak jumlahnya dan tersebar domisilinya 

di berbagai penjuru jauh dari Makkah. Muncullah keraguan apakah kewajiban menghadap kiblat itu 

harus pada fisik ka’bah atau cukup dengan arahnya saja (jihah). Para ulama sepakat bahwa bagi orang 

yang dapat melihat ka’bah wajib menghadap arah ka’bah.  

Dalil oleh Jumhur adalah sabda Nabi riwayat Ibnu Majah dan al-Tirmidzi yang berbunyi 

seperti berikut: 

 يرواهِالترمذ (ة:ِماِبينِالمشرقِوِالمغربِقبلمسلِِوصلىِعليهِِللهِلقالِرسوِ :عنهِقالِاللهِِعنِابيِهريرةِرضيِابيِسلمةوعنِِِمحمدِبنِعمرعنِِابيحدثناِِمحمدِبنِابيِمعشرحدثناِِ
(“Dari Abu Hurairah berkata, Rasulullah saw bersabda, apa yang berada di antara timur dan barat 

adalah kiblat”.ِ
 ِ.:ِماِبينِالمشرقِوالمغربِقبلةصلى الله عليه وسلمقولهِ

كِوفياِسكنِالري.ِصدوقِفيِالحديث.ِوذكرهِابنحِحِبَّانِفيكِتابِ»الثقات« يحِبنِعَبْدِِالرَّحَْْنِِهوِمححَمَّدِبنِنحَِِمُحَمَّد بن أَبي معشر المدني: كِان ضعفهِِِ:ِأبي معشر قالِأبوِزحرْعَةِعَنْهح:
قالِالترمذيِ:ِوقدِتكلمِبعضِأهلِالعلمِفيِأبيِمعشرِمنِقبلِحفظهِِ . قلت:ِفيِإسنادهِأبوِمعشرِوهوِضعيف. أحْدِوابنِمعينِوالنسائيِوأبوِداودِوالترمذيِوابنِحجرِوغيرهم

كِانِأميًّاِليسِبشيء.ِوقالِأبوِزرعة:ِصدوقِفيِالحديثِِ.ِِ واسمهِنيحِمولىِبنيِهاشم،ِقالِمحمد:ِلاِأرويِعنهِشيئًاِوقدِروىِعنهِالناس.ِوقدِضعفهِابنِالمدينِي وقالِابنِمعين:
ِِِوقالِالنسائيِوأبوِداود:ِضعيفِ..ِِوقالِالبخاري:ِمنكرِالحديثِ.وليسِبالقوي

 .الحديثِضعيف،ِوضعفهِمنِالأئمة:ِالإمامِأحْد،ِوالنسائي،ِوأبوِزرعة،ِوالبيهقيِ:قالِالمستدرك.ِِالثقات ذكرهِابنحِحبانِأيضًاِفِيِمُمد بن عحمر بن أبي سلمة:

 

Hadits tersebut memiliki syahid:  

ي ِِعنِِِِعحثْمَانَِبنِمححَمَّدٍِالَأخْنَسِي ِِعنِِِِعبدِاللََِِّّبنِجَعْفَرٍِالْمَخْرَمِيِ حدثناِِِِالْمحعَلَّىِبنِمَنْصحورٍِحدثناِِِِالْحَسَنحِبنِأبيِبَكْرٍِالْمَرْوَزيِِ حدثناِِ قال:ِِِِصلى الله عليه وسلمعنِأبيِهحريَْ رةََِعنِالنبيِِِِسَعيِدٍِالْمَقْبُحِ
لَةٌ«.ِقالِأبوِعِيسَى:ِهذاِ  ."حَدِيث حَسَن صحيح»ماِبينِالْمَشْرقِِِوَالْمَغْرِبِِقِب ْ

 

رٍ الحمَرحوَزِي   سََنح بن أبي بَكح    :الْح

Pada pencarian pertama penulis tidak menemukan data al-Hasan ibn Abi Bakr al-Marwazi 

dalam Kitab Tahdzib al-Kamal al-Mizzi, kemudian penelusuran dilanjutkan ke dalam kitab al-Kamil fi al-

Dhu’afa’arrijal dan Mizan al‘Itidal juga tidak ditemukan, hingga penelusuran terakhir menemukan hasil 

dalam kitab al-Tibyan fi Takhrij wa Tabwib fi Takhrij Ahadits Bulug al- Maram ditemukan informasi bahwa :  

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    91| P a g e  

ِ،ِِهذا حديث حسن صحيحِ:قالِالترمذيِ
رجالهِثقاتِغيرِشيخِالترمذيِقالِِقالِالبخاري:ِحديثِعبدِاللهِبنِجعفرِالمخرميِعنِعثمانِبنِمحمدِالأخنسيِعنِسعيدِالمقبُيِعنِأبيِهريرةِأقوىِمنِحديثِأبيِمعشر.قلت:ِِ

 والصواب:ِأنهِفيهِجهالةِواسمه:ِالحسنِبنِبكرِبنِعبدِالرحْنِالمروزيِأبوِعلي.ِِ.ِِعنهِالحافظ

Imam Al-Bukhari berkata: Hadits Abdullah bin Ja`far Al-Mukharrami dari Utsman bin 

Muhammad Al-Akhnasi dari Sa`id Al-Maqbari dari Abu Hurairah lebih kuat daripada hadits Abu 

Ma`syar. Penulis kitab al-Tibyan berpendapat bahwa riwayat ini para rawinya dapat dipercaya kecuali 

gurunya imam Tirmidzi, di dalam sanadnya tertulis Hasan ibn Abi Bakr al-Marwaziy padahal nama 

aslinya adalah: Al-Hasan bin Bakr bin Abd al-Rahman al-Marwazi Abu Ali. 
كِذاِهوِفيِنسخِ»السنن«ِأبيِبكرِحِ كِلهمِثقاتِغيرِشيخِالترمذيِالحسنِبنِأبيِبكر ِ-تىِالنسخةِالتيِصححهاِأحْدِشاكرِِولماِذكرِالألبانيِفيِالإرواءِِهذاِالحديثِقالِرجاله

كِماِفيِ»التهذيب«ِو»التقريب«ِو»الخلاصِِ-رحْهِاللهِتعالِى ِة«ِوهوِالحسنِبنِبكرِبنِعبدِالرحْنِأبوِعليِنزيلِمكة،ِِوهوِخطأِوالصوابِ»الحسنِبنِبكر«ِبحذفِلفظِ»أبي«
Ketika Al-Albani menyebutkan hadits ini dalam Al-Irwa’, ia berkata bahwa semua rawi yang 

ada di dalam sanad ini tsiqat kecuali Syekh Al-Hasan bin Abi Bakar guru dari Al-Tirmidzi. Demikianlah 

yang tampak dalam naskah kitab sunan namanya tertulis sebagai Abu Bakar, hingga naskah yang 

ditashhih oleh Ahmad Shakir -rahimahullah- Ini  keliru. Versi yang benar adalah “Al-Hasan bin Bakr” 

tanpa kata “ayahku” seperti yang tertulis dalam kitab “Al-Tahdzib,” “Al-Taqrib,” dan “Al-Khulashah.” 

Dia adalah Al-Hasan bin Bakr bin Abd Al-Rahman Abu Ali, penduduk Mekkah.ِ 
ِمة:ِمجهول،ِلكنِقدِروىِعنهِجماعةِمنِالثقاتِذكرهمِفيِ»التهذيب«ِوكأنهِلذلكِقالِفيِ»التقريب«:ِإنهِصدوقِ.سلَِقالِمَِ

Maslamah berkata: “tidak dikenal, akan tetapi sekelompok perawi tsiqat ada yang 

meriwayatkannya, mereka disebutkan dalam kitab Al-Tahdzib.” Nampaknya karena itulah dia 

menyebutkan dalam kitab Al-Taqrib: Hasan ibn Bakr adalah shaduq. 

Secara matan hadis ini menunjukkan bahwa “apa yang berada di antara timur dan barat itu 

adalah kiblat”, yaitu arah selatan. Ini adalah kiblat untuk ahlu Madinah, dan Syam, juga daerah-daerah 

di sebelah timur dan barat kota Madinah dan Syam. Kota-kota itu berada di sebelah utara kota Mekah, 

sehingga kiblat mereka menghadap ke selatan. Hadis ini adalah hadis yang shahih. Namun masih perlu 

diperinci lagi yang dimaksud di sini sebenarnya bukanlah arah selatan, akan tetapi letak ka’bah itu 

sendiri.  

Seiring perkembangan ilmu pengetahuan dan tekhnologi, posisi ka’bah dari tempat yang jauh 

sudah dapat ditentukan dengan perhitungan dan pengukuran. Sehingga perintah untuk menghadap 

ka’bah dapat juga berlaku untuk orang yang jauh dari Mekkah. Karena menghadap ka’bah akan lebih 

afdhal. Karena inti dari kiblat adalah ka’bah. Seandainya sudah diukur, namun hanya bisa sampai 

Mekkah atau masjidil haram, maka tidak apa-apa. Karena memang sangat sulit untuk presisi 

menghadap ke ka’bah dengan titik yang tepat. 

 

Anjuran Menghadap Kiblat  

كَِانَِعَاجِزاًِعَنْهحِ كَِانَِقاَدِراًِعَلَىِالِاسْتِقْبَالِِأَوْ كَِانَِفيِحَالِِمحشَاهَدَةِِالْكَعْبَةِِفإَِلَىِعَيْنِِِِ,أَنَِّالْمحصَلِ يَِلَاِيََْلحوِإمَّاِإنْ لَةِِإنْ إلَىِالْقِب ْ ِعَليَْهِِالت َّوَج هحِ كَِانَِقاَدِراًِيََِبح ِجِهَةٍِِفإَِنْ انَتِِْكَِهَا،ِأَيْ:ِأَيِ 
هٍِإلَىِشَيْءٍِمِِ هَاِغَيْرَِمحتَ وَجِ  كَِانَِمحنْحَرفِاًِعَن ْ ِلَوْ يََحزْ،ِلقَِوْلهِِِتَ عَالَى:ِِمِنِْجِهَاتِِالْكَعْبَةِ،ِحَتىَّ هَاِلََِْ تحمِْفَ وَل واِوحجحوهَكحمِْشَطْرهَحِ﴿ن ْ كِحن ْ ِمَا ِوَجْهَكَِشَطْرَِالْمَسْجِدِِالْحرَاَمِِوَحَيْثح ]البقرة:ِِِِ﴾فَ وَلِ 

كَِانَِنََئيًِاِعَنِْالْكَعْبَةِِغَائبًِاِعَن ْه١٤٤َِ ِذَلِكَ،ِوَإِنْ الْوَجْهِِإلَىِعَيْنِهَاِفَ يَجِبح هَاِلَاِِ[،ِوَفيِوحسْعِهِِتَ وْليَِةحِ الَّةِِعَليَ ْ مَاراَتِِالدَّ بِالْإِ ِالْمَنْصحوبةَحِ إلَىِجِهَتِهَا،ِوَهِيَِالْمَحَاريِبح ِعَليَْهِِالت َّوَج هحِ ِِإلَىِاِيََِبح
دحونَِالْعَيْنِِعَِ  .يْنِهَا،ِوَت حعْتَبَُحِالْْهَِةحِ

ِوَالرَّازيِِ ِ .كَذَاِذكََرَِالْكَرْخِي 
"Sesungguhnya bagi orang yang shalat tidak boleh kosong/lepas, apakah ia mampu atau tidak, 

untuk menghadap kiblat. Apabila ia mampu maka wajib baginya menghadap kiblat, jika ia dapat 

menyaksikannya (ka’bah) maka ia harus menghadap kepada 'ainul Ka’bah atau kepada arah dari arah 

kiblat. Jika ia tidak menghadap salah satunya maka itu tidak diperbolehkan, sebagaimana firman Allah 

"…dan dimana saja kamu berada, 

Palingkanlah mukamu ke arahnya…". Dan dalam keadaan yang memungkinkan menghadap 

tepat ke 'ainul Ka’bah maka wajib dilakukan. Namun jika ghaib (tidak dapat melihat Ka’bah) maka 

wajib menghadap ke arah Ka’bah (jihatul ka’bah) 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    92| P a g e  

ِِ.وأماِغيرِالمشاهدِللكعبة،ِفذهبِالشافعيةِوالحنابلةِإلىِأنِالواجبِقصدِالإصابةِمعِالتوجهِإلىِالْهةِِ.وأجمعِالعلماءِعلىِأن ِالمشاهدِللكعبةِلاِيَزيهِإلاِإصابةِعينِالكعبةِفيِصلاته
ِوذهبِالحنفيةِوالمالكيةِإلىِأنِالواجبِاستقبالِجهةِالكعبةِِ

واختلفواِهلِفرضِالغائبِاستقبالِالعين،ِأوِالْهة،ِفمنهمِمنِقالِبالأول.ِقالِابنِالعربي:ِوهوِضعيفِلأنهِِ»ِِوقدِرج حِالقرطبيِفيِتفسيرهِماِذهبِإليهِالحنفيةِوالمالكية،ِفقال
ِوَجْهَكَِشَطْرَِِِ.الأول:ِأنهِالممكنِالذيِيرتبطِبهِالتكليفِ:تكليفِماِلاِيوصلِإليه،ِومنهمِمنِقالِبالْهة،ِوهوِالصحيحِلثلاثةِأوجه الثاني:ِأنهِالمأمورِبهِفيِالقرآنِلقولهِتعالى:ِفَ وَلِ 

ِالثالث:ِأنِالعلماءِاحتجواِبالصفِالطويلِالذيِيعلمِقطعاِأنهِأضعافِعرضِالبيتِ.ِ.الْمَسْجِدِِالْحرَامِِيعنيِمنِالأرضِمنِشرقِأوِغرب

"Mereka berbeda pendapat apakah wajib bagi si ghaib (orang yang shalat dan tidak dapat 

melihat ka’bah) untuk menghadap tepat ke bangunan ka’bah ('ainul Ka’bah) atau ke arah ka’bah (jihatul 

ka’bah)? sebagian berpendapat pertama (yaitu, menghadap 'ainul ka’bah). Berkata Ibnu 'Arabi (w. 543 

H): Pendapat ini lemah karena membebani orang yang tidak dapat shalat dengan menghadap tepat 

'ainul ka’bah. Sebagian lain berpendapat cukup menghadap arah ka’bah (jihatul ka’bah). Pendapat 

terakhir inilah yang benar, dengan tiga alasan:  

1. Bahwa hal inilah yang memungkinkan bagi ketentuan sebuah taklif (pembebanan hukum).  

2. Bahwa hal inilah yang diperintahkan oleh al-Qur'an dalam ayat: 

ِالحرامِِ شطرالمسجد وجهك فول
(Maka Palingkanlah wajahmu ke arah Masjidil haram) yakni belahan bumi di timur dan barat ِفولوا

(شطرهِوجوهكم   palingkanlahِِmukamu ke arahnya).  

3. Bahwa para ulama berhujjah dengan (kebolehan) shalat dengan shaf yang panjang, yang sangat 

lemah (kecil kemungkinan) dapat menghadap tepat ke bangunan ka’bah ('ainul ka’bah). 
Dari semua pemaparan sebelumnya, dapat diambil garis besar bahwa metode yang digunakan 

dalam menentukan arah kiblat adalah dengan mengetahui mana barat, timur, utara dan selatan. 

Kemudian kiblat adalah menghadap ke arah mana Ka’bah berada, sehingga untuk menentukan kiblat 

cukup hanya dengan mengetahui atau bertanya tentang empat penjuru angin. Di zaman yang sudah 

sangat maju dan modern dengan kecanggihan teknologi yang sedemikian rupa seseorang bisa dengan 

mudah menentukan arah kiblat dengan tepat dan akurat. Alangkah baiknya jika kita memanfaatkan 

teknologi yang sedemikian maju untuk keperluan mengetahui arah kiblat dengan jarak yang paling 

dekat. Sebagaimana yang ditulis oleh Muhyiddin Khazin, “Arah kiblat adalah arah atau jarak terdekat 

sepanjang lingkaran besar yang melewati kota Makkah (Ka’bah) dengan tempat kota yang 

bersangkutan.” 

Menghadap kiblat itu harus bersifat presisi (persis, penuh ketelitian) ataukah bersifat ijtihadiah. 

Jika harus presisi maka jika arah kiblatnya salah, maka wajib salatnya diulangi tapi jika bersifat 

ijtihadiah maka tidak wajib diulang. Asy-Syafi’i berpendapat harus presisi. Sedang Abu Hanifah dan 

Malik menyatakan tidak diulang atas kesalahan yang tidak disengaja, atau tanpa berijtihad terlebih 

dahulu. Malik mengatakan disunnahkan untuk mengulanginya. 
 

Distorted Communication dan Legitimasi Wahyu dalam Perspektif Hermeneutika Habermas 

Jurgen Habermas dalam teori tindakan komunikatif menyajikan motivasi ideal tentang 

komunikasi yang rasional yang berlandaskan pada kesepahaman mutual understanding. Pada tataran 

norma komunikasi tidak semata-mata penyampaian informasi, melainkan interaksi social yang 

membangun identitas kolektif dan kohesi masyarakat secara rasional. Namun realita public sering kali 

diwarnai oleh komunikasi terdistorsi yang dimanipulasi oleh narasi hegemonik. Distorsi ini 

menghasilkan deligitimasi identitas ajaran lain bukan bertujuan mencari kebenaran melainkan 

menanamkan stigma atau mereduksi otoritas pihak lain. 

 Dalam narasi tuduhan Yahudi bahwa Islam hanyalah meniru Baitul Maqdis, ketika Rasulullah 

 hijrah ke Madinah, kiblat kaum Muslimin pada awalnya adalah Baitul Maqdis. Hal ini berlangsung صلى الله عليه وسلم

selama kurang lebih enam belas atau tujuh belas bulan. Pada periode itu, orang-orang Yahudi Madinah 

memperhatikan arah shalat kaum Muslim dan menjadikannya bahan ejekan. 

 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    93| P a g e  

Dalam riwayat Ibn ‘Abbas disebutkan: 

“Rasulullah صلى الله عليه وسلم shalat menghadap Baitul Maqdis selama enam belas bulan. Orang-orang Yahudi 

senang dengan hal itu. Namun, Nabi صلى الله عليه وسلم sangat ingin (berharap) agar Allah menjadikan kiblatnya ke 

arah Ka‘bah. Beliau pun selalu menengadah ke langit menanti wahyu Allah. Lalu turunlah firman-Nya: 

ِوَجْهَكَِشَطْرَِالْمَسْجِدِِالحَِْ لَةًِتَ رْضَاهَاِفَ وَلِ  راَمِِقَدِْنَ رَىِتَ قَل بَِوَجْهِكَِفيِالسَّمَاءِِفَ لنَ حوَل يَِ نَّكَِقبِ ْ   

(QS. al-Baqarah: 144).” (HR. al-Bukhari no. 41, Muslim no. 525) 

Namun, ketika Nabi dan kaum Muslimin tetap shalat menghadap Baitul Maqdis, orang Yahudi 

tidak berhenti mencemooh. Mereka berkata, sebagaimana diriwayatkan: 

“Muhammad tidak punya kiblat sendiri, ia hanya mengikuti kiblat kita. Kalau benar ia seorang 

Nabi, tentu ia tidak akan meniru kita.” 

Perkataan semacam ini diriwayatkan oleh al-Tabari dalam Tafsirnya (Jāmi‘al-Bayān, 2/10-12) 

ketika menafsirkan QS. al-Baqarah: 142: 

هَاِ كَِانحواِعَلَي ْ لَتِهِمحِالَّتِي هحمِْعَنِْقِب ْ ِالس فَهَاءحِمِنَِالنَّاسِِمَاِوَلاَّ  سَيَ قحولح

“Orang-orang yang kurang akalnya di antara manusia akan berkata: ‘Apa yang memalingkan 

mereka dari kiblatnya yang dahulu?” 

Menurut al-Razi dalam Mafātīḥ al-Ghayb, ayat ini menggambarkan ejekan Yahudi dan orang-

orang musyrik. Yahudi mengejek karena kiblat umat Islam sama dengan mereka, sementara kaum 

musyrikin Quraisy mengejek ketika kiblat dipindahkan ke Ka‘bah. Dari sini contoh klasik distorted 

communication bukan terlihat sebagai bentuk dialog argumen ke argumen yang rasional, melainkan 

bentuk wacana hegemonik yang merusaha mereduksi otoritas ajaran Islam menjadi bentuk subordinasi 

terhadap tradisi Yahudi. Melalui kritik sanad dan matan, hadis tentang peralihan arah kiblat dari Baitul 

Maqdis ke Ka’bah tidak sekadar memperjelas kronologi atau hukum ibadahnya akan tetapi juga 

mengembalikan otoritas pada wahyu itu sendiri, bukan warisan sejarah atau budaya Yahudi. Ini adalah 

komunikasi ulang yang memulihkan legitimasi wahyu dan membalik distorsi naratif eksternal. 

Dalam konteks teori komunikasi, hasil analisis diproyeksikan ke dalam konsep distorted 

communication. Distorsi muncul ketika perintah yang pada awalnya bersifat ritual dan transenden 

mengalami transformasi menjadi senjata retoris untuk membantah klaim pihak lain. Dalam kerangka 

Habermas, komunikasi ideal menuntut kesetaraan partisipasi, keterbukaan, dan kebenaran normatif. 

Namun dalam kasus peralihan kiblat, proses komunikasi mengalami bias karena didominasi 

kepentingan pembentukan identitas kolektif dan antagonisme terhadap Yahudi. Dengan demikian, 

kajian ini menyoroti bagaimana normativitas wahyu diresepsi dalam praksis sosial-politik, lalu 

diproduksi ulang sebagai justifikasi konfrontatif. Hal ini memperlihatkan bahwa otoritas agama 

bukanlah produk steril, melainkan hasil dari interaksi dan, kadang kala, distorsi dalam komunikasi 

sosial. 

Aspek lain yang tak kalah penting adalah pembacaan terhadap “silent narrative”. Kehadiran 

perempuan dalam peristiwa ini, meskipun tidak dominan dalam riwayat, tetap dapat ditelusuri melalui 

jejak implisit. Ketika perintah turun dan salat sedang berlangsung, jamaah perempuan ikut serta 

berbalik arah bersama jamaah laki-laki. Keheningan naratif terhadap pengalaman mereka justru 

membuka ruang refleksi hermeneutis tentang spiritual proximity: kedekatan perempuan terhadap 

wahyu yang dialami langsung dalam tubuh dan ritual, meskipun narasinya tidak mendapat sorotan 

eksplisit. Metodologi penelitian ini dengan sengaja menaruh perhatian pada ruang sunyi tersebut, 

karena dalam diam justru terdapat potensi makna yang kaya. Dengan mengaitkan dimensi silent 

narrative dengan kerangka komunikasi, penelitian ini berupaya menghadirkan pembacaan yang lebih 

inklusif terhadap pengalaman spiritual yang kerap tereduksi dalam narasi dominan. 

Proses interpretasi dilakukan secara iteratif: teks dibaca berulang kali, makna awal ditulis, 

kemudian dibandingkan dengan tafsir klasik maupun wacana kontemporer. Setiap kali ditemukan 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    94| P a g e  

pertentangan antara horizon tradisional dengan horizon modern, penelitian ini menggunakan prinsip 

fusi horizon Gadamerian untuk menemukan sintesis makna baru. Misalnya, tafsir klasik yang 

menekankan dimensi hukum berhadapan dengan tafsir kontemporer yang menekankan aspek 

identitas; penelitian ini berupaya menyatukan keduanya dalam kerangka semiotik yang menyoroti 

relasi tanda, makna, dan kekuasaan. Dengan demikian, hasil interpretasi tidak terjebak dalam dikotomi 

lama-baru, melainkan membuka jalur pemahaman yang lebih kreatif dan produktif. 

Keseluruhan metode yang dipakai memastikan bahwa penelitian ini dapat direplikasi oleh 

peneliti lain dengan langkah yang relatif sama: mengumpulkan sumber primer hadis dan tafsir, 

mengode berdasarkan tema, menganalisis melalui teori komunikasi kritis dan semiotika, lalu 

menafsirkan ulang dalam kerangka hermeneutika. Namun, karena penelitian ini juga memberi 

perhatian pada dimensi silent narrative, setiap upaya replikasi tetap akan membutuhkan sensitivitas 

interpretatif yang tinggi, agar pengalaman yang terabaikan tidak kembali tenggelam dalam arus 

dominasi narasi normatif. Dengan begitu, penelitian ini tidak hanya mengikuti prinsip dasar ilmiah 

berupa keterulangan, tetapi juga mengajukan kontribusi etis dalam membaca kembali tradisi Islam 

dengan lebih adil terhadap keragaman pengalaman umatnya. 

Secara hermeneutik kritis, hadis ini fungsinya sebagai counter discourse terhadap tuduhan. Ia 

bukan hanya sebuah penjelasan legalistik melainkan alat naratif yang mengembalikan komunikasi 

normatif wahyu menyampaikan otoritas sendiri yang berdaulat atas tradisi sebelumnya dan 

menghormati kedudukan wahyu sebagai sumber legitimasi. Ini searah dengan konsep Habermas di 

mana pemulihan komunikasi rasional normatif meruntuhkan semangat delegitimasi hegemonik 

Yahudi. Tuduhan rasa imitasi oleh komunitas Yahudi adalah komunikasi yang terdistorsi, sedangkan 

kritik hadis adalah koreksi komunikasi normatif yang merestorasi legitimasi wahyu secara rasional 

seraya mendeklarasikan Islam sebagai tradisi otonom inovatif dan kohesif secara identitas spiritual 

teologis. 

Fenomena pengalihan arah kiblat dari Baitul Maqdis ke Ka‘bah di Makkah tidak hanya 

merupakan titik balik historis dalam praktik keagamaan umat Islam, tetapi juga menghadirkan narasi 

diskursif yang sarat dengan tantangan komunikasi. Riwayat-riwayat yang menyinggung ejekan 

sebagian kalangan Yahudi terhadap komunitas Muslim awal memperlihatkan betapa komunikasi yang 

terdistorsi menjadi senjata retoris untuk merendahkan legitimasi wahyu. Mereka melontarkan sindiran 

bahwa umat Islam seolah-olah meniru kiblat kaum Yahudi, lalu dengan cepat berpaling, sehingga 

memberi kesan inkonsistensi dan kebingungan spiritual. Distorsi komunikasi ini bukan sekadar 

komentar sosial, melainkan upaya hegemonik untuk merusak otoritas profetik dan melemahkan daya 

ikat komunitas baru. Dengan demikian, perubahan arah kiblat menjadi bukan hanya ritual keagamaan, 

melainkan juga medan pertempuran wacana antara kebenaran wahyu dan manipulasi retorika lawan. 

Jika ditelaah lebih dalam, pengalihan kiblat justru memperlihatkan bagaimana wahyu 

merespons dengan elegan distorsi yang dilemparkan pihak eksternal. Al-Qur’an merekam proses ini 

dengan memberi makna spiritual atas perubahan arah tersebut: meneguhkan independensi umat Islam, 

memutus klaim bahwa mereka hanya pengekor tradisi sebelumnya, sekaligus membangun identitas 

baru yang otentik. Dari sudut pandang sosiolinguistik hal ini selaras dengan Yujia Zhu yang 

berpandangan bahwa ini merupakan proses penataan ulang pesan ilahi agar tidak terperangkap dalam 

jebakan retorika lawan. Perintah untuk menghadap Ka‘bah bukan sekadar jawaban normatif, 

melainkan juga strategi wacana untuk meruntuhkan tudingan bahwa kiblat Islam hanyalah reproduksi 

dari praktik Yahudi. Dengan demikian, episode kiblat dapat dibaca sebagai momen penjernihan 

komunikasi, di mana wahyu tampil sebagai otoritas tertinggi yang meluruskan arah makna, bukan 

hanya arah fisik. 

Mengaitkan konteks historis dengan masa kini, akan ditemukan paralel yang mencolok. Distorted 

communication yang dahulu hadir dalam bentuk sindiran verbal atau propaganda lisan kini bermigrasi 

ke ekosistem digital yang diperkuat algoritma kecerdasan buatan. Media sosial, dengan logika klik dan 

viralitasnya, sering kali memperbesar pesan yang sebenarnya tidak utuh, bahkan menyelewengkan 

substansi awal. Apa yang dialami umat Islam awal berupa tuduhan meniru kiblat Yahudi, dalam 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    95| P a g e  

konteks modern dapat dikomparasikan dengan framing di dunia maya yang menyajikan potongan 

narasi tanpa kerangka utuh. Distorsi semacam ini berimplikasi serius pada cara komunitas keagamaan 

maupun masyarakat luas memahami kebenaran. Kebenaran tidak lagi dipertimbangkan melalui 

kedalaman refleksi, melainkan melalui popularitas tayangan dan dominasi algoritmik. 

Kehadiran AI dalam mengelola informasi justru mempertegas dilema ini. Algoritma yang 

didesain untuk mengoptimalkan atensi sering kali memperbanyak pesan yang kontroversial, 

hiperbolik, atau bahkan menyesatkan. Dalam perspektif hermeneutika historis, ejekan Yahudi terhadap 

peralihan kiblat bisa dipandang sebagai prototipe dari distorsi wacana: informasi yang dilebih-lebihkan 

untuk melemahkan lawan ideologis. Kini, pola itu direplikasi dalam ruang digital dengan kecepatan 

dan jangkauan yang jauh lebih masif. Dengan demikian, pengalihan arah kiblat memberi kita kerangka 

reflektif untuk memahami bagaimana otoritas kebenaran selalu ditantang oleh manipulasi komunikasi, 

baik di masa klasik maupun modern. 

Implikasinya sangat signifikan. Distorted communication di era AI memaksa kita untuk 

mengembangkan model literasi kritis, sebagaimana umat Islam terdahulu diarahkan oleh wahyu untuk 

tidak larut dalam propaganda golongan kafir. Di masa kini, kemampuan memilah pesan, mendeteksi 

bias algoritmik, dan menyadari potensi framing menjadi bentuk kontemporer dari sikap iman yang 

waspada. Sama seperti perubahan kiblat yang menegaskan identitas Islam, resistensi terhadap distorsi 

digital menjadi upaya menjaga kemurnian makna di tengah banjir informasi. Pesan Qur’ani tentang 

pengalihan kiblat sesungguhnya tidak berhenti pada tataran ritual, tetapi menyimpan nilai metodologis 

tentang bagaimana sebuah komunitas harus bersikap ketika kebenaran mereka direduksi oleh narasi 

tandingan yang menyesatkan. 

Selain itu, narasi kiblat juga menunjukkan bahwa distorsi tidak dapat dibalas dengan distorsi 

serupa. Wahyu justru menampilkan jawaban normatif yang tenang, penuh makna, dan meneguhkan. 

Hal ini relevan dalam era media sosial, ketika kecenderungan membalas hoaks dengan hoaks atau 

propaganda dengan propaganda justru memperkuat lingkaran distorsi. Strategi Qur’ani mengajarkan 

bahwa meluruskan arah bukan sekadar menggeser posisi, tetapi membangun horizon makna baru yang 

mengungguli narasi lawan. Dalam konteks AI, ini berarti upaya merumuskan etika digital, 

menciptakan platform yang adil, serta mengembangkan diskursus keagamaan yang tidak tunduk pada 

logika viralitas semata. 

Akhirnya, kajian ini menegaskan bahwa peralihan arah kiblat adalah peristiwa multidimensi: 

ritual, identitas, dan komunikasi. Di satu sisi, ia mengabadikan kemenangan narasi ilahi atas distorsi 

retorika Yahudi. Di sisi lain, ia menjadi cermin bagi generasi kini dalam menghadapi distorsi yang 

dimediasi oleh teknologi mutakhir. Distorted communication bukan sekadar problem masa lalu, 

melainkan tantangan permanen yang bereinkarnasi sesuai konteks zaman. Jika pada masa klasik 

distorsi hadir melalui sindiran verbal, maka kini ia menjelma melalui algoritma cerdas yang bekerja 

secara tak kasatmata. Dari sini dapat disimpulkan bahwa spirit perubahan kiblat mengajarkan umat 

manusia untuk selalu siap meneguhkan arah makna di tengah derasnya arus disinformasi. Maka, 

perintah untuk menghadap Ka‘bah tidak hanya mengatur arah tubuh dalam ibadah, tetapi juga arah 

pikiran dan jiwa dalam menghadapi riuh rendah komunikasi yang terdistorsi di setiap era. 

 

KESIMPULAN 

Kajian terhadap hadis-hadis peralihan arah kiblat menegaskan bahwa peristiwa ini bukan 

sekadar perubahan arah geografis dalam ibadah, melainkan peneguhan otoritas wahyu sebagai dasar 

legitimasi kenabian dan identitas keagamaan umat Islam. Keutuhan sanad dan keselarasan matan 

menunjukkan bahwa hadis-hadis tersebut memiliki otoritas tinggi dan berfungsi sebagai simbol 

ketaatan total terhadap perintah Ilahi. Secara teologis, peralihan kiblat mengukuhkan kemandirian 

spiritual Islam dari pengaruh tradisi agama sebelumnya, sementara secara sosiologis ia menjadi bentuk 

komunikasi Ilahi untuk menutup ruang distorsi dan memperkuat solidaritas umat. 

 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463


 

    10.30983/jawahir.vxxx.xxxx    96| P a g e  

Penelitian ini juga menyoroti pentingnya membuka ruang bagi narasi-narasi yang kurang 

terdengar, seperti pengalaman kelompok perempuan dalam peristiwa keagamaan besar ini, yang dapat 

memperkaya pemahaman hadis dari sisi humanistik dan sosial. Peneliti selanjutnya disarankan untuk 

mengembangkan kajian interdisipliner dengan menggabungkan studi hadis dan ilmu komunikasi, 

khususnya dalam melihat dinamika penyebaran dan penerimaan wahyu di tengah perubahan sosial 

dan teknologi modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

’Abdullah ibn Shalih al-’Ubaylan. Raddul Jamil Fi Al-Zabbi ’an Irwa’i Al-Ghalil. Beirut: Daar al- Lu’lu’ah, 

2010. 

Al-Hanafiy, Ibnu Mas’ud al-Kasaaniy. Bada’i Shina’iy Fi Tartiibi Syarai’iy. Bairut: Darul Kutub ’Ilmiyah 

Beirut, n.d. 

Al-Jaziri, Abd al-Rahman al-. “KIitab Al-Fiqh Ala Madzahib Ala-Arbaah.” I. Daar al-Tsaqalain, 2003. 

al-Mizzî, Jamâl. Tahdzîb Al-Kamâl Fî Asmâ` Al-Rijâl. Edited by Ed. Bayâr Awwâd Ma’rûf. Beirut: 

Mu`assasat al-Risâlah, 1413. 

Al-Qurthuby, Abu Abdillah Muhammad Bin Ahmad Bin Abu Bakar. Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an. 

Beirut: Muassasah Al-Risalah, 2006. 

Asiva Noor Rachmayani. “Pengantar Ilmu Falak,” 2015, 6. 

Effendy, M. “Ensiklopedi Agama Dan Filsafat.” Ensiklopedi Agama Dan Filsafat. Penerbit Universitas 

Sriwijaya, 2001. 

Imam Muhammad ibn ’Isa ibn Saurah al-Tirmidzi. Sunan Tirmidzi. 2nd ed. Cairo: Daarul Ta’shil, 2016. 

Izzuddin, Ahmad. “Metode Penentuan Arah Kiblat Dan Akurasinya.” Jurnal AICIS 12, no. 3 (2010). 

Kempf, Victor. “The Public Sphere in the Mode of Systematically Distorted Communication.” Philosophy 

& Social Criticism 50, no. 1 (2024): 43–65. 

Khalid ibn Dhaifillah al-Syilahiy. Al-Tibyan Fi Takhrij Wa Tabwib Fi Takhrij Ahadits Bulug Al- Maram. 

Daaru Risalah al-’Alamiyyah, 2012. 

Khazin, M, and A Rachim. Ilmu Falak Dalam Teori Dan Praktik: Perhitungan Arah Kiblat, Waktu Shalat, 

Awal Bulan Dan Gerhana. Buana Pustaka, 2004.  

Mu’ammal Hamidi, Imron AM, Umar Fanany BA. Nailul Authar, Jilid 2. Surabaya: PT Bina Ilmu, 1993. 

Muhammad ibn ’Abdul Hadi Al-Sindi. Hasyiah Al-Sindi ’ala Shahih Al-Bukhari. Darul-Fikr, n.d. 

Muhammad, Oleh, Faiz Ikhram, Muhammad Faza, Ikhram Hidayat, and Wahyu Hidayat. “Islamic 

Religious Rituals in the Era of Society 5 . 0 : Implications for Religious Identity in Pluralistic 

Society,” no. 2 (2025): 191–99. 

Munawwir, A W, A Ma’shum, and Z A Munawwir. Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia. Pustaka 

Progressif, 1997. 

Terdiman, R. Counter-Discourse: The Theory and Practice of Symbolic Resistance. Germany: Cornell 

University Press, 2018.  

Zhu, Yujia. “Language as a Tool of Faith: The Sociolinguistic Impact of Religious Discourse in 

Multicultural Communities.” Proceedings of The International Conference on Social Sciences in the 

Modern Era 2, no. 1 (2025): 1–14. https://doi.org/10.33422/ssmeconf.v2i1.847. 

https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

