Mushallina Hilma Jawahir Al-Ahadis
Kritik Hadis Arah Kiblat dalam Perspektif Distorted Communication €-1SSN: XXXX-XXXX
) 10.30983/jawahir. vxxx.xxxx Vol. 1 No. 1 Edition June 2025

ORIGINAL ARTICLE OPEN ACCESS

Kritik Hadis Arah Kiblat dalam Perspektif Distorted Communication:
Implikasi bagi Ritus Islam Era Society 5.0

Mushallina Hilma?®*

*Korespondensi: Abstrak
email:
mushallinahilma@mbs. ptiq.ac.id Penelitian ini bertujuan untuk menelaah makna dan fungsi hadis-hadis tentang

arah kiblat dalam konteks historis, teologis, dan sosial, terutama terkait legitimasi
wahyu dan identitas keagamaan umat Islam. Pergeseran arah kiblat dari Baitul
Maqdis ke Ka’bah tidak hanya memunculkan persoalan fikih mengenai arah dan

Afiliasi Penulis:
1Universitas PTIQ Jakarta,

Indonesia
titik kiblat, tetapi juga menjadi simbol kemandirian teologis Islam dari tuduhan
peniruan tradisi Yahudi. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode studi kepustakaan untuk menelaah sanad dan matan hadis
Sejarah Artikel:

melalui analisis konteks komunikasi yang menyoroti aspek otentisitas pesan

Submit: 23 Maret 2025 .. . . . .
wahyu. Analisis dilakukan dengan menelusuri kronologi riwayat dan

Revisi: 25 April 2025
Diterima: 30 Mei 2025 relevansinya terhadap pembentukan otoritas hadis sebagai sumber legitimasi

Diterbitkan: 30 Juni 2025 keagamaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa hadis-hadis tentang arah kiblat
menegaskan peran wahyu sebagai dasar pembeda antara Islam dan tradisi

Kata Kunci:

Kritik Hadits, Distorsi .. .. . . .
Komunikasi, Arah Kiblat modern, kajian ini menunjukkan bahwa hadis-hadis tersebut tetap relevan

menghadapi tantangan presisi arah kiblat akibat kemajuan teknologi geospasial
dan perubahan alam. Kontribusi penelitian ini terletak pada reinterpretasi hadis

sebelumnya serta sebagai penegasan independensi spiritual umat. Dalam konteks

arah kiblat sebagai wacana tandingan terhadap keraguan teologis sekaligus bukti
fleksibilitas Islam dalam merespons ruang, waktu, dan perkembangan ilmu
pengetahuan.

Abstract

This study aims to explore the meaning and function of hadiths concerning the direction of
the qibla within historical, theological, and social contexts, particularly in relation to the
legitimacy of revelation and the religious identity of Muslims. The shift of the gibla from
Bayt al-Magqdis to the Ka’bah was not merely a matter of jurisprudential debate but also
symbolized the theological independence of Islam from accusations of imitating Jewish
tradition. Using a qualitative, library-based approach, this research examines the isnad
(chain of transmission) and matn (content) of the hadiths through a contextual
communication analysis that highlights the authenticity and purpose of revelation. The
analysis traces the chronological variations of narrations and their implications for the
authority of hadith as a foundation of theological legitimacy. The findings indicate that the
hadiths on the qibla affirm revelation as a defining element of Islamic identity and as a
response to earlier religious traditions. In contemporary contexts, these hadiths remain
relevant amid technological advances and natural phenomena affecting qibla precision. The
study contributes a reinterpretation of qibla-related hadiths as a counter-discourse to
theological skepticism and as evidence of Islam’s intellectual adaptability in engaging with
space, time, and scientific progress.

PENDAHULUAN
Kata kiblat berasal dari Bahasa Arab yakni Qiblah salah satu bentuk Mashdar dari gabala-yaqbalu-
giblah yang artinya menghadap. Seorang mushalli mempunyai kewajiban memaksimalkan usahanya
untuk menghadap arah kiblat setepat mungkin. Sehingga hal yang terpenting adalah
memperhitungkan arah menghadap kiblat secara akurat. Sementara Mochtar Effendy mengartikan
kiblat sebagai arah shalat, arah Ka'bah di kota Makkah.
Menurut Ahmad Izuddin “Bila dilihat berbagai literatur ilmu falak, sebenarnya definisi arah
kiblat telah banyak disebutkan dalam literatur-literatur tersebut. Sampai saat ini belum ada rumusan
baku tentang definisi arah menghadap kiblat dalam istilah figh. Definisi arah kiblat yang ada hanya



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

sebatas mendefinisikan tentang kiblat, namun belum ada yang menyebutkan definisi arah sebenarnya
yang dimaksud dalam istilah arah menghadap kiblat. Apakah berupa arah yang terbentuk dalam suatu
sudut pada azimuth kiblat dengan sudut tetap namun menempuh jarak yang jauh, ataukah arah
dengan sudut tidak tetap namun jarak yang ditempuh merupakan jarak terdekat.

Apabila dikembalikan pada latar belakang sosial pada masa para ulama madzhab terdahulu,
maka wajar bila pembahasan arah kiblat tidak sampai pada pendefinisian arah menghadap kiblat bagi
orang yang jauh dari Ka’bah. Hal ini disebabkan pada saat itu umat Islam masih berada di sekitar
Mekkah saja, sehingga persoalan kiblat bagi orang yang jauh dari Ka’bah belum menjadi hal yang
dianggap penting untuk dibahas. Hanya saja para ulama telah mengindikasikan bahwa seluruh badan
dan semua gerakan orang yang sedang melaksanakan shalat harus menghadap kiblat, baik ketika
berdiri, ruku’, maupun sujudnya harus mengarah menuju Ka’bah. Indikasi yang disebutkan para ulama
tersebut menunjukkan bahwa posisi seorang mushalli ketika melaksanakan shalat harus “benar-benar
lurus” mengarah ke Ka’bah baik ketika berdiri, ruku’, sujud dan sebagainya. Sebagaimana kata perintah
menghadap kiblat yaitu “fawalli”, kata “benar-benar lurus” dalam penjelasan ulama ini menunjukkan
sebuah definisi yang dibentuk dari sebuah teori arah yang memiliki makna “arah menghadap” bukan
arah perjalanan atau arah yang lain. Sehingga arah menghadap kiblat yang dimaksud dalam istilah figh
adalah arah yang memiliki makna “arah menghadap”.

Metode pengukuran arah kiblat yang biasa diterapkan di Indonesia selama ini ada lima macam,
yakni menggunakan alat bantu tongkat istiwa’, kompas, rashd al-qiblah global, rashd qiblah local, dan
theodolite. Metode penentuan arah kiblat menggunakan metode ini memanfaatkan bayangan matahari
sebelum dan setelah zawal dengan pedoman bayangan dari ujung tongkat yang jatuh pada lingkaran
yang titik pusatnya adalah tongkat istiwa tadi. Setelah ditentukan arah Barat dan Timur sejati untuk
menentukan arah kiblat digunakanlah Rubu” Mujayab sebagai alat bantu untuk mengukur koordinat
arah kiblat.

Pada perkembangan selanjutnya, sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan
tekhnologi metode penentuan arah mata angin, dimanfaatkanlah theodolite, ini digunakan sebagai alat
arah kiblat yang dikembangkan oleh Kementerian Agama RI menggunakan perhitungan spherical
trigonometri. Rumus yang digunakan bukan trigonometri segitiga biasa pada bidang datar tapi
spherical trigonometri yang dalam perhitungannya berasumsi bahwa bumi itu bulat seperti bola.

Dalam Al-Qur’an terdapat beberapa ayat yang menegaskan tentang dasar hukum menghadap
kearah kiblat, diantaranya:

1. Al-Baqarah: 144
Gl 5% shais %8 55 T8 A8 W iay B10all sazall Slan a0 e s A8 IG5 SLEST 3 &a s S (53
gV 8805k e Jahy 85 235 0 GaTT AT ¢ sl il 14

2. Al-Baqarah:149
41890508 e Jasy 85 305 e Ball 4550580 o ol Sl 35 058 @208 Bis ey

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan orientasi kajian kritik hadis.
Pendekatan ini dipilih karena persoalan peralihan arah kiblat bukan sekadar isu hukum-ritual, tetapi
juga menyentuh dimensi teologis, historis, sosiologis, dan politis. Dengan demikian, penelitian tidak
terbatas pada aspek normatif semata, melainkan mencoba mengungkap konstruksi makna, relasi kuasa,
dan kemungkinan adanya distorsi komunikasi dalam narasi yang diwariskan. Secara desain, penelitian
ini bersifat analisis teksual dan diskursif dengan dua lapisan: Pertama, analisis sanad untuk menilai
validitas rantai periwayatan hadis-hadis peralihan arah kiblat. Kedua, analisis matan untuk menilai
substansi teks hadis, membandingkan variasi redaksional, dan menafsirkan konteks historis.

Model penelitian ini selaras dengan historical-critical method dalam studi Islam, yakni meneliti
teks dengan menimbang otoritas periwayatan dan kemungkinan konstruksi ideologis yang
membentuknya. Selain itu, penelitian ini menggunakan kerangka teori komunikasi terdistorsi (distorted
communication) dari Jiirgen Habermas untuk membaca narasi normatif perintah beralih arah kiblat

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxx 89| Page



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

sebagai legitimasi bantahan terhadap tuduhan umat Islam hanya meniru Kiblat Yahudi. Dengan
kerangka ini, dimungkinkan melihat bahwa hadis dan tafsir tidak hanya merekam fakta sejarah, tetapi
juga mengandung fungsi polemis, legitimatif, bahkan apologetik. Hadis tentang peralihan arah kiblat
bersumber dari Jami” al-Tirmidzi, Sunan Ibn Majah Adapun riwayat tafsir bersumber dari al-Qurtubi
al-Jami‘li Ahkam al-Qur’an. Riwayat ini mencakup narasi Nabi saw. ketika shalat di Baitul Maqdis, doa
beliau agar diarahkan ke Ka’bah, hingga perintah turun saat shalat Zhuhur/‘Ashar di Madinah. Sumber
Sekunder literatur ulum al-hadith Tahdzib Al-Kamal Fi Asma” Al-Rijal Tahdzib Al-Kamal Fi Asma” Al-Rijal.
Teori komunikasi kritis dari Habermas yang digunakan sebagai alat baca.Alat analisis yang digunakan
meliputi:Metode kritik sanad Ittishal al-sanad: memastikan kesinambungan periwayatan.‘adalah dan
dhabit: menilai integritas dan kapasitas intelektual perawi. Jarh wa ta’dil: mengecek biografi perawi
melalui literatur rijal al-hadith.

Metode Kritik Matan Dirayah: menilai koherensi matan dari sisi rasional, historis, dan
sosiologis. Kerangka logis Silent Narrative dan Distorted Communication digunakan untuk menelusuri
aspek yang tidak disebutkan, khususnya peran dan pengalaman perempuan dalam peristiwa peralihan
arah kiblat dan menguji bagaimana narasi hadis digunakan sebagai alat legitimasi normatif untuk
membantah klaim Yahudi bahwa umat Islam hanya “meniru” mereka. Dengan demikian, penelitian
tidak hanya membatasi diri pada validitas sanad dan matan, tetapi juga menelusuri ruang-ruang
diskursif di balik teks.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pada masa Nabi Muhammad saw, kewajiban menghadap yaitu ke Ka’bah tidak menimbulkan
masalah karena umat islam masih relatif sedikit dan kebanyakan tinggal di seputar Makkah sehingga
mereka bisa melihat wujud Ka’'bah. Saat umat islam sudah banyak jumlahnya dan tersebar domisilinya
di berbagai penjuru jauh dari Makkah. Muncullah keraguan apakah kewajiban menghadap kiblat itu
harus pada fisik ka’bah atau cukup dengan arahnya saja (jihah). Para ulama sepakat bahwa bagi orang
yang dapat melihat ka’bah wajib menghadap arah ka’bah.

Dalil oleh Jumhur adalah sabda Nabi riwayat Ibnu Majah dan al-Tirmidzi yang berbunyi

seperti berikut:

el oy, (13 bl Grall o e teder s e o b gy JBT B s 1 ) B0 (1) o5 Beke ) o8 o e s Gl s e gl e W

(“Dari Abu Hurairah berkata, Rasulullah saw bersabda, apa yang berada di antara timur dan barat
adalah kiblat”.

Al by 3all o o U

sin § phwn gl (@R S8 0B ) 53y el 3 Gao L S WSO8 8555 5T JB A S o EE et St gl o AL
i U5 o pime gl 3 el ol any oS5 Bs 1 I B L Grind gy el ool (3 1B Loy e s TaRly 29l il Sledly Cene oy A
Cedl 3 Bso tisy) ol JBy oot ol Gl O ipme ) JBs . gl ol a3y ) e oy, 8y Bt s ol Y tes B 03ls o Jse e el
ckms 129l gl Slad) JBy i) S il JBs sl

c sty ey ply ¢ SLly (T alY1 13 e diny chnd ol an ) JB Ll 3 Ual Ol 2 053 thedes gl o sef 0 e

Hadits tersebut memiliki syahid:

Jb%‘f@j'uﬁaj}d'b},&&)ﬁm‘d‘wﬁ&M&Y‘JA;JJQJ&PJ‘JM}J@.M&&)@JM‘L‘JJ\>:5)J‘J,.(Jd‘d:rm\;‘b_k}

”.cy:..o e Sl s L }g“ Je .<<al.§ Q}J‘J ¢J::w.5! om Ly

el Kbyl o o

Pada pencarian pertama penulis tidak menemukan data al-Hasan ibn Abi Bakr al-Marwazi

dalam Kitab Tahdzib al-Kamal al-Mizzi, kemudian penelusuran dilanjutkan ke dalam kitab al-Kamil fi al-
Dhu’afa’arrijal dan Mizan al’Itidal juga tidak ditemukan, hingga penelusuran terakhir menemukan hasil
dalam kitab al-Tibyan fi Takhrij wa Tabwib fi Takhrij Ahadits Bulug al- Maram ditemukan informasi bahwa :

d..10.30983 /jawahir. vxxx.xxxx 9| Page


https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

(e e e 1 T G J5

JB ol g B oy 1ol e Gl e e 581 800 T 8 Gl e e Vet o Blae e L e o ) s i 1) JB
(o Tl o s o S e ey W 9 af ol B s

Imam Al-Bukhari berkata: Hadits Abdullah bin Ja'far Al-Mukharrami dari Utsman bin
Muhammad Al-Akhnasi dari Sa“id Al-Maqgbari dari Abu Hurairah lebih kuat daripada hadits Abu
Ma’syar. Penulis kitab al-Tibyan berpendapat bahwa riwayat ini para rawinya dapat dipercaya kecuali

gurunya imam Tirmidzi, di dalam sanadnya tertulis Hasan ibn Abi Bakr al-Marwaziy padahal nama

aslinya adalah: Al-Hasan bin Bakr bin Abd al-Rahman al-Marwazi Abu Ali.

- S anl oo G Bdl 2 S GF qadly g @50 1S SC Gl ) el ot O STl JB ot s slg Y1 WY S3
S Ly P sl de o S el 585 @y 5 i 5 doudedly 3 LS« i) ik (S ey Dlsally Lot say — e ey

Ketika Al-Albani menyebutkan hadits ini dalam Al-Irwa’, ia berkata bahwa semua rawi yang
ada di dalam sanad ini tsigat kecuali Syekh Al-Hasan bin Abi Bakar guru dari Al-Tirmidzi. Demikianlah
yang tampak dalam naskah kitab sunan namanya tertulis sebagai Abu Bakar, hingga naskah yang
ditashhih oleh Ahmad Shakir -rahimahullah- Ini keliru. Versi yang benar adalah “Al-Hasan bin Bakr”
tanpa kata “ayahku” seperti yang tertulis dalam kitab “ Al-Tahdzib,” “ Al-Taqrib,” dan “ Al-Khulashah.”
Dia adalah Al-Hasan bin Bakr bin Abd Al-Rahman Abu Ali, penduduk Mekkah.

By 4] e iy 3 JB U S5 «oudedy 3 @SS Sl e dele aie 5y 8 S Jses 1aalis JB

Maslamah berkata: “tidak dikenal, akan tetapi sekelompok perawi tsigat ada yang
meriwayatkannya, mereka disebutkan dalam kitab Al-Tahdzib.” Nampaknya karena itulah dia
menyebutkan dalam kitab Al-Taqrib: Hasan ibn Bakr adalah shadug.

Secara matan hadis ini menunjukkan bahwa “apa yang berada di antara timur dan barat itu
adalah kiblat”, yaitu arah selatan. Ini adalah kiblat untuk ahlu Madinah, dan Syam, juga daerah-daerah
di sebelah timur dan barat kota Madinah dan Syam. Kota-kota itu berada di sebelah utara kota Mekah,
sehingga kiblat mereka menghadap ke selatan. Hadis ini adalah hadis yang shahih. Namun masih perlu
diperinci lagi yang dimaksud di sini sebenarnya bukanlah arah selatan, akan tetapi letak ka’bah itu
sendiri.

Seiring perkembangan ilmu pengetahuan dan tekhnologi, posisi ka’bah dari tempat yang jauh
sudah dapat ditentukan dengan perhitungan dan pengukuran. Sehingga perintah untuk menghadap
ka’bah dapat juga berlaku untuk orang yang jauh dari Mekkah. Karena menghadap ka’bah akan lebih
afdhal. Karena inti dari kiblat adalah ka’bah. Seandainya sudah diukur, namun hanya bisa sampai
Mekkah atau masjidil haram, maka tidak apa-apa. Karena memang sangat sulit untuk presisi
menghadap ke ka’bah dengan titik yang tepat.

Anjuran Menghadap Kiblat
i ags ool ol e 16 w0 sietes Ju g 085l ) 458 G L2 556 B8 0B K s 06 51 iy o 156 085 ) S Y et O
sad] s 15 15 0 G il e s Blass I 0 5 GE T Gl 8 0] 98 B B G0 08 F B S oler e
AUV e DA ol sl Colnadl g s 0140 a4 B 00 S0 e 0 B8 b (U5 Lo e ) a3sl I a5 o[h et
il Bgb Bk el gz
RE31A] :;-,S—“ $5158
"Sesungguhnya bagi orang yang shalat tidak boleh kosong/lepas, apakah ia mampu atau tidak,
untuk menghadap kiblat. Apabila ia mampu maka wajib baginya menghadap kiblat, jika ia dapat
menyaksikannya (ka’bah) maka ia harus menghadap kepada 'ainul Ka'bah atau kepada arah dari arah
kiblat. Jika ia tidak menghadap salah satunya maka itu tidak diperbolehkan, sebagaimana firman Allah
"...dan dimana saja kamu berada,
Palingkanlah mukamu ke arahnya...". Dan dalam keadaan yang memungkinkan menghadap
tepat ke 'ainul Ka’bah maka wajib dilakukan. Namun jika ghaib (tidak dapat melihat Ka'bah) maka
wajib menghadap ke arah Ka’bah (jihatul ka’bah)

d..10.30983 /jawahir. vxxx.xxxx 91| Page



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

gl ) sl me LoV das oty OF L1 Aty dmladl (ol aaSl aalell né Uiy 0%l (3 250 o o] Y] s Y 3 aslall 3 s clolel sy

2aSd) 2 izl oyl Of (1) 250Uy ikl Condy
WY G sy 1 ) JB o0 JB e gied e ol ccandl Jdtl QIR 2 i pikilya JUb aSOUly Bk 4] (omd Lo ol 3 b)) n3) 5,
ht Elazs J5b 1o s OTA 3w el w1l L GulS a Jagy 0 Kl gt A el pay gl JB e gie ol o Y Lo GlSS

el oye Sl il lalss ey @1 shal) Call Tyl sledall OF sl Lo of B e (o) e g oA et

"Mereka berbeda pendapat apakah wajib bagi si ghaib (orang yang shalat dan tidak dapat
melihat ka’bah) untuk menghadap tepat ke bangunan ka’bah (‘ainul Ka’bah) atau ke arah ka’bah (jihatul
ka’bah)? sebagian berpendapat pertama (yaitu, menghadap 'ainul ka’bah). Berkata Ibnu 'Arabi (w. 543
H): Pendapat ini lemah karena membebani orang yang tidak dapat shalat dengan menghadap tepat
‘ainul ka’bah. Sebagian lain berpendapat cukup menghadap arah ka'bah (jihatul ka’bah). Pendapat
terakhir inilah yang benar, dengan tiga alasan:

1. Bahwa hal inilah yang memungkinkan bagi ketentuan sebuah taklif (pembebanan hukum).
2. Bahwa hal inilah yang diperintahkan oleh al-Qur'an dalam ayat:
R e
(Maka Palingkanlah wajahmu ke arah Masjidil haram) yakni belahan bumi di timur dan barat s
(oo S5y palingkanlah mukamu ke arahnya).

3. Bahwa para ulama berhujjah dengan (kebolehan) shalat dengan shaf yang panjang, yang sangat
lemah (kecil kemungkinan) dapat menghadap tepat ke bangunan ka’bah ('ainul ka’bah).

Dari semua pemaparan sebelumnya, dapat diambil garis besar bahwa metode yang digunakan
dalam menentukan arah kiblat adalah dengan mengetahui mana barat, timur, utara dan selatan.
Kemudian kiblat adalah menghadap ke arah mana Ka’bah berada, sehingga untuk menentukan kiblat
cukup hanya dengan mengetahui atau bertanya tentang empat penjuru angin. Di zaman yang sudah
sangat maju dan modern dengan kecanggihan teknologi yang sedemikian rupa seseorang bisa dengan
mudah menentukan arah kiblat dengan tepat dan akurat. Alangkah baiknya jika kita memanfaatkan
teknologi yang sedemikian maju untuk keperluan mengetahui arah kiblat dengan jarak yang paling
dekat. Sebagaimana yang ditulis oleh Muhyiddin Khazin, “Arah kiblat adalah arah atau jarak terdekat
sepanjang lingkaran besar yang melewati kota Makkah (Ka'bah) dengan tempat kota yang
bersangkutan.”

Menghadap kiblat itu harus bersifat presisi (persis, penuh ketelitian) ataukah bersifat ijtihadiah.
Jika harus presisi maka jika arah kiblatnya salah, maka wajib salatnya diulangi tapi jika bersifat
ijtihadiah maka tidak wajib diulang. Asy-Syafi’i berpendapat harus presisi. Sedang Abu Hanifah dan
Malik menyatakan tidak diulang atas kesalahan yang tidak disengaja, atau tanpa berijtihad terlebih
dahulu. Malik mengatakan disunnahkan untuk mengulanginya.

Distorted Communication dan Legitimasi Wahyu dalam Perspektif Hermeneutika Habermas
Jurgen Habermas dalam teori tindakan komunikatif menyajikan motivasi ideal tentang
komunikasi yang rasional yang berlandaskan pada kesepahaman mutual understanding. Pada tataran
norma komunikasi tidak semata-mata penyampaian informasi, melainkan interaksi social yang
membangun identitas kolektif dan kohesi masyarakat secara rasional. Namun realita public sering kali
diwarnai oleh komunikasi terdistorsi yang dimanipulasi oleh narasi hegemonik. Distorsi ini
menghasilkan deligitimasi identitas ajaran lain bukan bertujuan mencari kebenaran melainkan
menanamkan stigma atau mereduksi otoritas pihak lain.
Dalam narasi tuduhan Yahudi bahwa Islam hanyalah meniru Baitul Maqdis, ketika Rasulullah
£ hijrah ke Madinah, kiblat kaum Muslimin pada awalnya adalah Baitul Maqdis. Hal ini berlangsung

selama kurang lebih enam belas atau tujuh belas bulan. Pada periode itu, orang-orang Yahudi Madinah
memperhatikan arah shalat kaum Muslim dan menjadikannya bahan ejekan.

d..10.30983 /jawahir. vxxx.xxxx 92| Page



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Dalam riwayat Ibn “Abbas disebutkan:
“Rasulullah £ shalat menghadap Baitul Maqdis selama enam belas bulan. Orang-orang Yahudi

senang dengan hal itu. Namun, Nabi # sangat ingin (berharap) agar Allah menjadikan kiblatnya ke

arah Ka’bah. Beliau pun selalu menengadah ke langit menanti wahyu Allah. Lalu turunlah firman-Nya:

o il o s 05 e 8l S st Slas B o
(QS. al-Bagarah: 144).” (HR. al-Bukhari no. 41, Muslim no. 525)

Namun, ketika Nabi dan kaum Muslimin tetap shalat menghadap Baitul Maqdis, orang Yahudi
tidak berhenti mencemooh. Mereka berkata, sebagaimana diriwayatkan:

“Muhammad tidak punya kiblat sendiri, ia hanya mengikuti kiblat kita. Kalau benar ia seorang
Nabi, tentu ia tidak akan meniru kita.”

Perkataan semacam ini diriwayatkan oleh al-Tabari dalam Tafsirnya (Jami‘al-Bayan, 2/10-12)
ketika menafsirkan QS. al-Baqarah: 142:

Gl 158 G a2 ad b e it Ok
“Orang-orang yang kurang akalnya di antara manusia akan berkata: ‘Apa yang memalingkan
mereka dari kiblatnya yang dahulu?”

Menurut al-Razi dalam Mafatih al-Ghayb, ayat ini menggambarkan ejekan Yahudi dan orang-
orang musyrik. Yahudi mengejek karena kiblat umat Islam sama dengan mereka, sementara kaum
musyrikin Quraisy mengejek ketika kiblat dipindahkan ke Ka‘’bah. Dari sini contoh klasik distorted
communication bukan terlihat sebagai bentuk dialog argumen ke argumen yang rasional, melainkan
bentuk wacana hegemonik yang merusaha mereduksi otoritas ajaran Islam menjadi bentuk subordinasi
terhadap tradisi Yahudi. Melalui kritik sanad dan matan, hadis tentang peralihan arah kiblat dari Baitul
Magqdis ke Ka'bah tidak sekadar memperjelas kronologi atau hukum ibadahnya akan tetapi juga
mengembalikan otoritas pada wahyu itu sendiri, bukan warisan sejarah atau budaya Yahudi. Ini adalah
komunikasi ulang yang memulihkan legitimasi wahyu dan membalik distorsi naratif eksternal.

Dalam konteks teori komunikasi, hasil analisis diproyeksikan ke dalam konsep distorted
communication. Distorsi muncul ketika perintah yang pada awalnya bersifat ritual dan transenden
mengalami transformasi menjadi senjata retoris untuk membantah klaim pihak lain. Dalam kerangka
Habermas, komunikasi ideal menuntut kesetaraan partisipasi, keterbukaan, dan kebenaran normatif.
Namun dalam kasus peralihan kiblat, proses komunikasi mengalami bias karena didominasi
kepentingan pembentukan identitas kolektif dan antagonisme terhadap Yahudi. Dengan demikian,
kajian ini menyoroti bagaimana normativitas wahyu diresepsi dalam praksis sosial-politik, lalu
diproduksi ulang sebagai justifikasi konfrontatif. Hal ini memperlihatkan bahwa otoritas agama
bukanlah produk steril, melainkan hasil dari interaksi dan, kadang kala, distorsi dalam komunikasi
sosial.

Aspek lain yang tak kalah penting adalah pembacaan terhadap “silent narrative”. Kehadiran
perempuan dalam peristiwa ini, meskipun tidak dominan dalam riwayat, tetap dapat ditelusuri melalui
jejak implisit. Ketika perintah turun dan salat sedang berlangsung, jamaah perempuan ikut serta
berbalik arah bersama jamaah laki-laki. Keheningan naratif terhadap pengalaman mereka justru
membuka ruang refleksi hermeneutis tentang spiritual proximity: kedekatan perempuan terhadap
wahyu yang dialami langsung dalam tubuh dan ritual, meskipun narasinya tidak mendapat sorotan
eksplisit. Metodologi penelitian ini dengan sengaja menaruh perhatian pada ruang sunyi tersebut,
karena dalam diam justru terdapat potensi makna yang kaya. Dengan mengaitkan dimensi silent
narrative dengan kerangka komunikasi, penelitian ini berupaya menghadirkan pembacaan yang lebih
inklusif terhadap pengalaman spiritual yang kerap tereduksi dalam narasi dominan.

Proses interpretasi dilakukan secara iteratif: teks dibaca berulang kali, makna awal ditulis,
kemudian dibandingkan dengan tafsir klasik maupun wacana kontemporer. Setiap kali ditemukan

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxx 9| Page



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

pertentangan antara horizon tradisional dengan horizon modern, penelitian ini menggunakan prinsip
fusi horizon Gadamerian untuk menemukan sintesis makna baru. Misalnya, tafsir klasik yang
menekankan dimensi hukum berhadapan dengan tafsir kontemporer yang menekankan aspek
identitas; penelitian ini berupaya menyatukan keduanya dalam kerangka semiotik yang menyoroti
relasi tanda, makna, dan kekuasaan. Dengan demikian, hasil interpretasi tidak terjebak dalam dikotomi
lama-baru, melainkan membuka jalur pemahaman yang lebih kreatif dan produktif.

Keseluruhan metode yang dipakai memastikan bahwa penelitian ini dapat direplikasi oleh
peneliti lain dengan langkah yang relatif sama: mengumpulkan sumber primer hadis dan tafsir,
mengode berdasarkan tema, menganalisis melalui teori komunikasi kritis dan semiotika, lalu
menafsirkan ulang dalam kerangka hermeneutika. Namun, karena penelitian ini juga memberi
perhatian pada dimensi silent narrative, setiap upaya replikasi tetap akan membutuhkan sensitivitas
interpretatif yang tinggi, agar pengalaman yang terabaikan tidak kembali tenggelam dalam arus
dominasi narasi normatif. Dengan begitu, penelitian ini tidak hanya mengikuti prinsip dasar ilmiah
berupa keterulangan, tetapi juga mengajukan kontribusi etis dalam membaca kembali tradisi Islam
dengan lebih adil terhadap keragaman pengalaman umatnya.

Secara hermeneutik kritis, hadis ini fungsinya sebagai counter discourse terhadap tuduhan. la
bukan hanya sebuah penjelasan legalistik melainkan alat naratif yang mengembalikan komunikasi
normatif wahyu menyampaikan otoritas sendiri yang berdaulat atas tradisi sebelumnya dan
menghormati kedudukan wahyu sebagai sumber legitimasi. Ini searah dengan konsep Habermas di
mana pemulihan komunikasi rasional normatif meruntuhkan semangat delegitimasi hegemonik
Yahudi. Tuduhan rasa imitasi oleh komunitas Yahudi adalah komunikasi yang terdistorsi, sedangkan
kritik hadis adalah koreksi komunikasi normatif yang merestorasi legitimasi wahyu secara rasional
seraya mendeklarasikan Islam sebagai tradisi otonom inovatif dan kohesif secara identitas spiritual
teologis.

Fenomena pengalihan arah kiblat dari Baitul Maqdis ke Ka'bah di Makkah tidak hanya
merupakan titik balik historis dalam praktik keagamaan umat Islam, tetapi juga menghadirkan narasi
diskursif yang sarat dengan tantangan komunikasi. Riwayat-riwayat yang menyinggung ejekan
sebagian kalangan Yahudi terhadap komunitas Muslim awal memperlihatkan betapa komunikasi yang
terdistorsi menjadi senjata retoris untuk merendahkan legitimasi wahyu. Mereka melontarkan sindiran
bahwa umat Islam seolah-olah meniru kiblat kaum Yahudi, lalu dengan cepat berpaling, sehingga
memberi kesan inkonsistensi dan kebingungan spiritual. Distorsi komunikasi ini bukan sekadar
komentar sosial, melainkan upaya hegemonik untuk merusak otoritas profetik dan melemahkan daya
ikat komunitas baru. Dengan demikian, perubahan arah kiblat menjadi bukan hanya ritual keagamaan,
melainkan juga medan pertempuran wacana antara kebenaran wahyu dan manipulasi retorika lawan.

Jika ditelaah lebih dalam, pengalihan kiblat justru memperlihatkan bagaimana wahyu
merespons dengan elegan distorsi yang dilemparkan pihak eksternal. Al-Qur’an merekam proses ini
dengan memberi makna spiritual atas perubahan arah tersebut: meneguhkan independensi umat Islam,
memutus klaim bahwa mereka hanya pengekor tradisi sebelumnya, sekaligus membangun identitas
baru yang otentik. Dari sudut pandang sosiolinguistik hal ini selaras dengan Yujia Zhu yang
berpandangan bahwa ini merupakan proses penataan ulang pesan ilahi agar tidak terperangkap dalam
jebakan retorika lawan. Perintah untuk menghadap Ka'bah bukan sekadar jawaban normatif,
melainkan juga strategi wacana untuk meruntuhkan tudingan bahwa kiblat Islam hanyalah reproduksi
dari praktik Yahudi. Dengan demikian, episode kiblat dapat dibaca sebagai momen penjernihan
komunikasi, di mana wahyu tampil sebagai otoritas tertinggi yang meluruskan arah makna, bukan
hanya arah fisik.

Mengaitkan konteks historis dengan masa kini, akan ditemukan paralel yang mencolok. Distorted
communication yang dahulu hadir dalam bentuk sindiran verbal atau propaganda lisan kini bermigrasi
ke ekosistem digital yang diperkuat algoritma kecerdasan buatan. Media sosial, dengan logika klik dan
viralitasnya, sering kali memperbesar pesan yang sebenarnya tidak utuh, bahkan menyelewengkan
substansi awal. Apa yang dialami umat Islam awal berupa tuduhan meniru kiblat Yahudi, dalam

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxx 9| Page



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

konteks modern dapat dikomparasikan dengan framing di dunia maya yang menyajikan potongan
narasi tanpa kerangka utuh. Distorsi semacam ini berimplikasi serius pada cara komunitas keagamaan
maupun masyarakat luas memahami kebenaran. Kebenaran tidak lagi dipertimbangkan melalui
kedalaman refleksi, melainkan melalui popularitas tayangan dan dominasi algoritmik.

Kehadiran AI dalam mengelola informasi justru mempertegas dilema ini. Algoritma yang
didesain untuk mengoptimalkan atensi sering kali memperbanyak pesan yang kontroversial,
hiperbolik, atau bahkan menyesatkan. Dalam perspektif hermeneutika historis, ejekan Yahudi terhadap
peralihan kiblat bisa dipandang sebagai prototipe dari distorsi wacana: informasi yang dilebih-lebihkan
untuk melemahkan lawan ideologis. Kini, pola itu direplikasi dalam ruang digital dengan kecepatan
dan jangkauan yang jauh lebih masif. Dengan demikian, pengalihan arah kiblat memberi kita kerangka
reflektif untuk memahami bagaimana otoritas kebenaran selalu ditantang oleh manipulasi komunikasi,
baik di masa klasik maupun modern.

Implikasinya sangat signifikan. Distorted communication di era Al memaksa kita untuk
mengembangkan model literasi kritis, sebagaimana umat Islam terdahulu diarahkan oleh wahyu untuk
tidak larut dalam propaganda golongan kafir. Di masa kini, kemampuan memilah pesan, mendeteksi
bias algoritmik, dan menyadari potensi framing menjadi bentuk kontemporer dari sikap iman yang
waspada. Sama seperti perubahan kiblat yang menegaskan identitas Islam, resistensi terhadap distorsi
digital menjadi upaya menjaga kemurnian makna di tengah banjir informasi. Pesan Qur’ani tentang
pengalihan kiblat sesungguhnya tidak berhenti pada tataran ritual, tetapi menyimpan nilai metodologis
tentang bagaimana sebuah komunitas harus bersikap ketika kebenaran mereka direduksi oleh narasi
tandingan yang menyesatkan.

Selain itu, narasi kiblat juga menunjukkan bahwa distorsi tidak dapat dibalas dengan distorsi
serupa. Wahyu justru menampilkan jawaban normatif yang tenang, penuh makna, dan meneguhkan.
Hal ini relevan dalam era media sosial, ketika kecenderungan membalas hoaks dengan hoaks atau
propaganda dengan propaganda justru memperkuat lingkaran distorsi. Strategi Qur’ani mengajarkan
bahwa meluruskan arah bukan sekadar menggeser posisi, tetapi membangun horizon makna baru yang
mengungguli narasi lawan. Dalam konteks AI, ini berarti upaya merumuskan etika digital,
menciptakan platform yang adil, serta mengembangkan diskursus keagamaan yang tidak tunduk pada
logika viralitas semata.

Akhirnya, kajian ini menegaskan bahwa peralihan arah kiblat adalah peristiwa multidimensi:
ritual, identitas, dan komunikasi. Di satu sisi, ia mengabadikan kemenangan narasi ilahi atas distorsi
retorika Yahudi. Di sisi lain, ia menjadi cermin bagi generasi kini dalam menghadapi distorsi yang
dimediasi oleh teknologi mutakhir. Distorted communication bukan sekadar problem masa lalu,
melainkan tantangan permanen yang bereinkarnasi sesuai konteks zaman. Jika pada masa klasik
distorsi hadir melalui sindiran verbal, maka kini ia menjelma melalui algoritma cerdas yang bekerja
secara tak kasatmata. Dari sini dapat disimpulkan bahwa spirit perubahan kiblat mengajarkan umat
manusia untuk selalu siap meneguhkan arah makna di tengah derasnya arus disinformasi. Maka,
perintah untuk menghadap Ka‘bah tidak hanya mengatur arah tubuh dalam ibadah, tetapi juga arah
pikiran dan jiwa dalam menghadapi riuh rendah komunikasi yang terdistorsi di setiap era.

KESIMPULAN

Kajian terhadap hadis-hadis peralihan arah kiblat menegaskan bahwa peristiwa ini bukan
sekadar perubahan arah geografis dalam ibadah, melainkan peneguhan otoritas wahyu sebagai dasar
legitimasi kenabian dan identitas keagamaan umat Islam. Keutuhan sanad dan keselarasan matan
menunjukkan bahwa hadis-hadis tersebut memiliki otoritas tinggi dan berfungsi sebagai simbol
ketaatan total terhadap perintah Ilahi. Secara teologis, peralihan kiblat mengukuhkan kemandirian
spiritual Islam dari pengaruh tradisi agama sebelumnya, sementara secara sosiologis ia menjadi bentuk
komunikasi Ilahi untuk menutup ruang distorsi dan memperkuat solidaritas umat.

d.10.30983 /jawahir. vxxx.Xxxx 9%|Page



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

Penelitian ini juga menyoroti pentingnya membuka ruang bagi narasi-narasi yang kurang
terdengar, seperti pengalaman kelompok perempuan dalam peristiwa keagamaan besar ini, yang dapat
memperkaya pemahaman hadis dari sisi humanistik dan sosial. Peneliti selanjutnya disarankan untuk
mengembangkan kajian interdisipliner dengan menggabungkan studi hadis dan ilmu komunikasi,
khususnya dalam melihat dinamika penyebaran dan penerimaan wahyu di tengah perubahan sosial
dan teknologi modern.

DAFTAR PUSTAKA
"Abdullah ibn Shalih al-"Ubaylan. Raddul Jamil Fi Al-Zabbi ‘an Irwa’i Al-Ghalil. Beirut: Daar al- Lu’lu’ah,

2010.

Al-Hanafiy, Ibnu Mas’ud al-Kasaaniy. Bada’i Shina’iy Fi Tartiibi Syarai’iy. Bairut: Darul Kutub "Ilmiyah
Beirut, n.d.

Al-Jaziri, Abd al-Rahman al-. “Klitab Al-Figh Ala Madzahib Ala-Arbaah.” I. Daar al-Tsaqalain, 2003.

al-Mizzi, Jamal. Tahdzib Al-Kamal Fi Asmd® Al-Rijal. Edited by Ed. Baydr Awwid Ma'rif. Beirut:
Mu'assasat al-Risalah, 1413.

Al-Qurthuby, Abu Abdillah Muhammad Bin Ahmad Bin Abu Bakar. Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an.
Beirut: Muassasah Al-Risalah, 2006.

Asiva Noor Rachmayani. “Pengantar Ilmu Falak,” 2015, 6.

Effendy, M. “Ensiklopedi Agama Dan Filsafat.” Ensiklopedi Agama Dan Filsafat. Penerbit Universitas
Sriwijaya, 2001.

Imam Muhammad ibn “Isa ibn Saurah al-Tirmidzi. Sunan Tirmidzi. 2nd ed. Cairo: Daarul Ta’shil, 2016.

Izzuddin, Ahmad. “Metode Penentuan Arah Kiblat Dan Akurasinya.” Jurnal AICIS 12, no. 3 (2010).

Kempf, Victor. “The Public Sphere in the Mode of Systematically Distorted Communication.” Philosophy
& Social Criticism 50, no. 1 (2024): 43-65.

Khalid ibn Dhaifillah al-Syilahiy. Al-Tibyan Fi Takhrij Wa Tabwib Fi Takhrij Ahadits Bulug Al- Maram.
Daaru Risalah al-"Alamiyyah, 2012.

Khazin, M, and A Rachim. [lmu Falak Dalam Teori Dan Praktik: Perhitungan Arah Kiblat, Waktu Shalat,
Awal Bulan Dan Gerhana. Buana Pustaka, 2004.

Mu’ammal Hamidi, Imron AM, Umar Fanany BA. Nailul Authar, [ilid 2. Surabaya: PT Bina Ilmu, 1993.

Muhammad ibn “Abdul Hadi Al-Sindi. Hasyiah Al-Sindi ‘ala Shahih Al-Bukhari. Darul-Fikr, n.d.

Muhammad, Oleh, Faiz Ikhram, Muhammad Faza, Ikhram Hidayat, and Wahyu Hidayat. “Islamic
Religious Rituals in the Era of Society 5 . 0: Implications for Religious Identity in Pluralistic
Society,” no. 2 (2025): 191-99.

Munawwir, A W, A Ma’shum, and Z A Munawwir. Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia. Pustaka
Progressif, 1997.

Terdiman, R. Counter-Discourse: The Theory and Practice of Symbolic Resistance. Germany: Cornell
University Press, 2018.

Zhu, Yujia. “Language as a Tool of Faith: The Sociolinguistic Impact of Religious Discourse in
Multicultural Communities.” Proceedings of The International Conference on Social Sciences in the

Modern Era 2, no. 1 (2025): 1-14. https:/ /doi.org/10.33422 / ssmeconf.v2i1.847.

d..10.30983 /jawahir. vxxx.xxxx 9% | Page



https://doi.org/10.30983/es.v8i2.8463

